ב"ה CHABAD OF OXFORD DAVID SLAGER CENTRE "Yom Limmud" 5 June 2013 HASIDIC PRAYER AND THE CONTEMPORARY JEWISH IMAGINATION Naftali Loewenthal

Dept of Hebrew and Jewish Studies, UCL n.loewenhal@ucl.ac.uk

### The questions...

- In which ways might hasidic teachings about prayer be useful for contemporary Jewish religious consciousness?
- Is 'hasidic prayer' a distinct category of prayer?
- Can it help inform 'conventional' prayer?

#### BOOKS ON HASIDIC PRAYER

- Rabbi Shneur Zalman of Liadi's "Gate of Unity and Faith" (Tanya Part 2)
- Rabbi Dov Ber's "Tract on Ecstasy", translated by Louis Jacobs
- Rabbi Dov Ber's "Tract on Contemplation"
- Rabbi Natan Sternhartz Selected Prayers
- Louis Jacobs Hasidic Prayer

### What is 'hasidic prayer'?

Is Prayer a request to G-d, ... or a mystical process, or a personal cleaving to the Divine?

- 1. Prayer as Request
- 2. Prayer representing the Temple service
- 3. Kabbalistic Prayer: special 'kavvanot' promoting 'processes' in the Divine
- 4. Hasidic prayer: a sense of personal connection with the Divine

### PATHS OF HASIDIC PRAYER

- Devekut, cleaving to G-d
- Contemplation, inducing inspired states of consciousness
- The sense of direct personal communication with the Divine
- Introspection
- Visualization
- Melody
- Love of one's fellow as a key component of prayer

#### DEVEKUT – CLEAVING TO G-D

Ecstatic Prayer: "All my bones declare: o
 G-d, Who is like You..?" (Psalms 35:10)

 Yearning Prayer: "My soul thirsts for You, my flesh yearns for You, in a dry and parched land, without water" (Psalms 63:2)

## The hasidic theme of *Devekut* 'cleaving' to the Divine

- The individual seeks to cleave to the Infinite, to 'dissolve' in the Infinite
- The individual seeks to merge with the Divine process which takes place during prayer:

"For the sake of the union of the Holy One, blesed be He, with His Shechinah, to unite the Name *yud-kay* with *vav-kay* in a perfect union in the name of all Israel"

### RADIANCE IN THE LETTERS

From the 'Sacred Letter' of Rabbi Israel Baal Shem Tov (d.1760):

"...in every letter there are worlds, and souls, and G-dliness, and they rise, and connect, and are unified, and then the letters connect and are unified and become a word, and they join in a true unity with the Divine, and you should include your soul with them at every step.."

## Chabad Contemplative Prayer

- The person prepares for prayer by studying inspiring teachings about the relationship of the Divine with the world...
- ..or of the Divine with the individual
- Then the morning prayer becomes a journey combining love, awe, introspection, discovery... "living all one's life at every moment"

## Prayerbook with Chabad Chassidic Teachings for Contemplation (first published1816)

ישועתה : יורוף עמים אלהים יורוף עמים ככם ישמחו יירננו לאמים כי תשפט עמים מישר ולאמים בארץ תַנְחֵם סֶלֶה : יוֹרוּך עַמִים אֱלֹהִים יוֹרוּך עַמִים כָּלָם : אָרֵץ נָתנָה יְבוּלָה יִבְרְבנִוּ אֱלֹהִים אֶלהֵינוּ : יְבַרְבנִוּ אֱלֹהִים וייראו אותו כל אפסי ארץ :

השכל בא בגילוי ממש אבל כח המשכיל אינו ניכר ונגלה מליאתו כלל כי אין האדם מרגיש אלא גילוי אור השכל במוחו בלבד הבל מה שלמעלה מן השכל אינו מורגש כלל בנפש אלא הוא בבחי' העלם על המוחין שבראש - ועדמ"ו יובן למעלה שוהו ההפרש בין אור אבא

סחלה להבין בחינת כתר דא"ח לשם יחוד קורשא בריה הוא ושבינתיה ליחדא שם י"ה בו"ה לבחי כתר בכלל . שהכחר הוא בבחי' ההעלם בכללי והחכת'

דאור אבא באה מן ההעלי לבילוי ממש וד"ל יואמנס הנה

מובן מתוך זה המשל עוד ענין א' · דאע"פ שהכתר הוא בבחי העלם · אינו בבחי העלם ממש עד שלא נודע כלל מציאותו . אלא נודע מציאותו . רק מפני שאינו בא לבחי' גילוי מהות ממש כמו השכל . לכך נק' העלם כו' י שהרי כה המשכיל הנ"ל בוודאי נודע מציאותו · כלומר שיש איזה מציאות שהוא כח ומקור שממנו אור השכל זה בגילוי ואם לאו מהיכן בא שפע השכלה זו . ובוודאי יש בבירור מליאות כח השופע השכלה זו גם עתה בשעה ורגע שמשכיל את השכל הזה · א"כ הרי נודע מליאותו אלא שאינו בא בבחי גילוי ממשי וה"ז ממש כמו שאומרים הוא על אדם שנסתר ונעלם אעפ"י שיודעי' מציאותו י וא"כ מובן דאעפ"י שתיבת הוא מורה על הנסתר דווקא · אבל מ"מ מליאותו ידוע אלא שאינו בגילוי י וא"כ מובן גם בנמשל בבחי' אור הכתר דאעפ"י שהוא בבחי' ההעלם וההסתר מ"מ נודע מליאותו כלומר שנודע שיש בבירור מליאות כח ומקור לגילוי אור החכמה הואת דאביי כו' י וה"ו עד"מ הידיעה שיודע האדם בנפשו מניאו' כח המשכיל הנ"ל ואע"פ שאינו מרגים בהרגשה מתש כמו שמרגים את השכל כו' . וידוע שוה נקרא ידיעת התליאות ואע"פ שאינו יודע התהות כו' - (משא"כ) בחי רדל"א שהוא בחי פנימיו' אור הכתר והוא בחי עתיק שהוא מקבל מבחינת מלכות דא"ק גם בבחי ידיעת המליאות איננו בא כי הוא מבחינה תחתונה שבעלמות המאציל יודוע שאין ערוך כלל בין עלמות המאציל לנאצלים עד שנזרך התאליל להחלמום בכמה רבבות מדריגות כו' וא"כ הגם שהוא מבחינה אחרונה שבעלמות המאליל י מ"מ מובדל בערך הוא הרבה גם משרש ורחש הנאללים שהוא בחי' כתר דה"א עד שהכתר בא בבחי' ידיעת התליאות . ולוה

אַלהַ ישִׂרָאַל מָן הַעוֹלָם ועַד הָעוֹלָם וְאָמֵר כָּל הָעָם אָמֵן

למנצח בננינת מומור שיר י אלהים יחננו ויברבנו יאר

ברוך שאמר והיה העולם וכו׳ . מבואר בסידור האר"י י"ל הכוונות בפרטיות · ברוך שאמר רדל"א דהצילות י ברוך הוא גלגלתא דא"א . ברוך אומר ועושה מוחא סתימאה דא"א . ברוך גוזר ומקיים אבא דאנילות כו' . הנה כדי להבין שרש ענין בחי' רד"לא לריך

> שע"ו אמר ברוך הוא פו'. דהנה ידוע ההפרש בין אתה להוא דאתה מורה על בחי' הגילוי כי

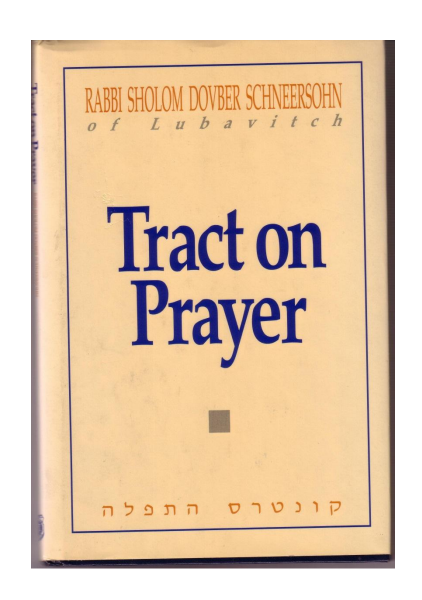
אמירת אתה מורה לעומד לנוכח בגילוי ואמירת הוא מורה על מי שהוא נסתר ונעלם ואיט ידוע מהוחו בגילוי כו' י וע"כ חיבת אתה מורה על ג' מדריגות שהם כולם בחי' הגילוי והמדריגה היותר תחתונה הוא בחי' מלכות דאנילות הנקרא סופא דכל דרגין דאנילות שנאמר בה ואחה מחיה את כולם כמ"ש ומלכותו בכל משלה והיינו בחי' כ"ב אותיו' מא' ועד תי"ו כידוע שהיא בחי' ההתגלות דווקא מאין ליש כמו אותיות הדיבור למטה שהן גילוי המחשבה" ומדריגה הב' הוא מ"ש ואתה כהן כו' . ומבוחר בווהר דקחי על בחינת אור החסד שהוא שרש מדריגת הכהן כו'י ולהיות כי במדות דאנילות ראשית בחי' גילוי האור הוא בחי' החסד כמ"ש יומס יצוה ה' חסדו והוא יומא דאויל עם כולהו יומין כו' וכמ"ש כי אמרתי עולם חסד יבנה שעיקר הבנין דו"א הוא ע"י בחי' החסד וכמ"ש זכר חסדו כמ"ש בע"ח שו"ח רובו חסדים כו' ולהיות כן נקרא גם החסד בשם אתה ווהו אתה כהן כו' יוהמדריגה הג' הוא בחי' החכמה שהוא בחי' אור אבא מקור כל האנילות והוא השרש הראשון באנילות לבא בבחי הגילוי שנאמר בו ג"כ אתה כמ"ש כי אתה אבינוי וידוע דאביט הוא בחי החכמה שנק' אב כו' : ולהיות כי החכמה הוא בחי' ראשית הגילני נהרא אתה לנוכח אבל בחינת הכתר נקרא אין וכת"ש והחכמה מאין תמלא לפי שהוא בבחינת ההעלם וההסתר כידוע אינו נקרא אתה אלא הוא דתיבת הוא קאי על מי שהוא בבחי' העלם דוקא כנ"ל י והמשל בזה מובן בנפש האדם שכח השכלי שבמוחו משכיל כל חכמה ושכל בגילוי אורי וידוע שהשכלות הללו יש להן שרש ומקור הנקרא משכיל לשון מפעיל מפני שמשכיל כל ההשכלות והרי כח המשכיל הזה בשעה שמשכיל אור השכל בגילני אעפ"י שאור

DA DEIN DINA X' DOD IC . -/ -/-

### Rabbi Shalom Dovber Schneersohn's

"Tract on Prayer"

(c.1900)



## TWO MODES OF CONTEMPLATION

UPPER UNITY
SHEMA YISRAEL...

יחודא עילאה

there is **only** the Divine

LOWER UNITY

BARUKH SHEM...

(second line of the Shema)

יחודא תתאה

the **world** expresses the Divine

# HITBODEDUT 'lonely meditation'

 This is an intense mystical practice taught by Rabbi Nahman of Braslav

..to go alone at night to a place which is lonely during the day, and there, in one's own language, to speak directly to G-d...

Contemporary challenge: to find this 'direct communication' in the text of the prayers: 'blessed art Thou...'

### Kotsk Introspection

 Rabbi Menachem Mendel of Kotsk (1787-1859) presented the ideal of the personal search for Truth

'a few words, sincerely..'

 Memory of the Kotsker Hasid in Wyshkov, c.1890

### Meditating on the Temple



Rabbi Kalonymus
Kalman Shapira, the
Piasezcno Rebbe (18891943) taught a path of
meditating on the Temple
structure during prayer,
advancing towards the
Holy of Holies

The 'Rebbe of the Warsaw Ghetto'

### THE TEMPLE IN JERUSALEM

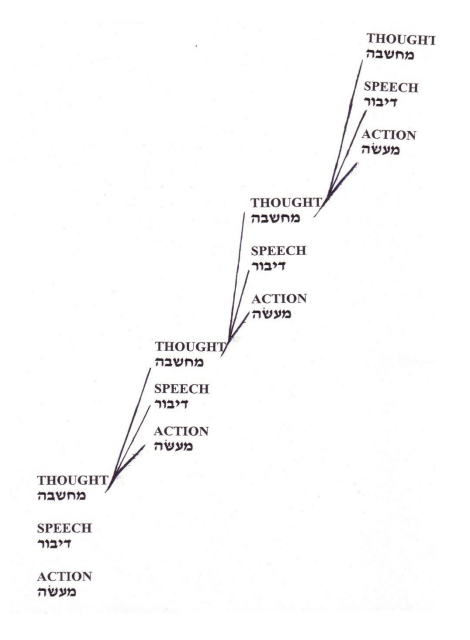


THE MODEL OF THE TEMPLE IN THE HOLYLAND HOTEL, JERUSALEM

## Chaya Sima Michaelover



The Meditation system sent to Chaya Sima by R. Yosef Yitzhak Schneersohn (1880-1950)



### Melody in hasidic prayer

'Nusakh' – traditional Chazanut

Chazanut as ecstasy...

 Personal melody in hasidic prayer, drawn from the wellspring of hasidic niggunim, or created/adapted by the individual

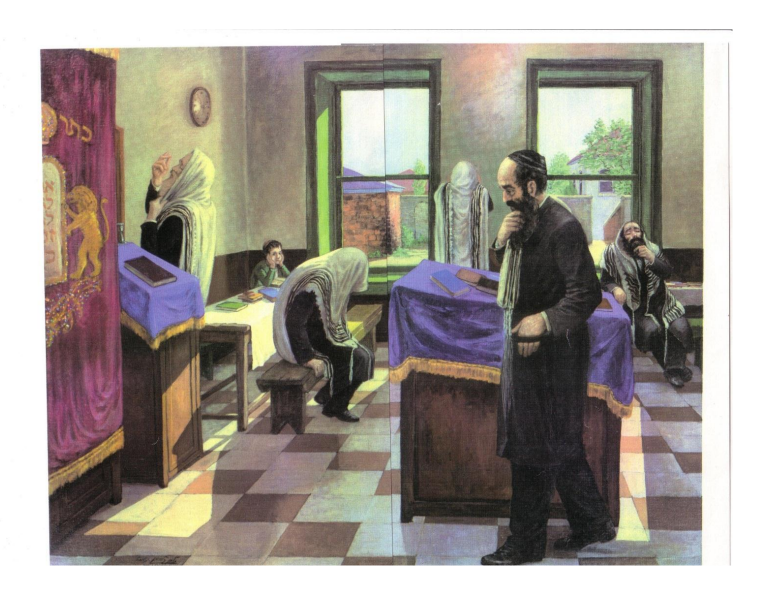
### Love of one's fellow

 "It is correct to say before prayer: behold I accept on myself the positive command of 'love your neighbour as yourself'

From the Lurianic Prayerbook, as in introduction to Mah Tovu, the beginning of the prayers.

This injunction is included in the Kitzur Shulhan Arukh.

#### Zalman Kleinman "Shabbos Afternoon"



## Spiritual Prayer in a Modern Context

- Preparation study of relevant texts and teachings
- A few moments of thought...
- The quest for "A few words said sincerely.."
- Appreciating Nusakh
- Personal Melody
- Visualization
- Love of G-d
- · Love of one's fellow