



CHUMASH BEMIDBAR
The Book of Numbers

# Parshat Matot/Masei

A free excerpt from the Kehot Publication Society's Chumash Bemidbar/Book of Numbers with commentary based on the works of the Lubavitcher Rebbe, produced by Chabad of California.

The full volume is available for purchase at www.kehot.com.

For personal use only. All rights reserved. The right to reproduce this book or portions thereof, in any form, requires permission in writing from Chabad of California, Inc.

With an Interpolated English Translation and Commentary Based on the Works of

The Lubavitcher Rebbe

#### THE TORAH - CHUMASH BEMIDBAR

WITH AN INTERPOLATED ENGLISH TRANSLATION AND COMMENTARY BASED ON THE WORKS OF THE LUBAVITCHER REBBE

> Copyright © 2006-2009 by Chabad of California

Second, revised printing 2009

# A project of **Chabad of California**

741 Gayley Avenue, Los Angeles, CA 90024 310-208-7511 / Fax 310-208-5811

#### Published by

## **Kehot Publication Society**

770 Eastern Parkway, Brooklyn, New York 11213 718-774-4000 / Fax 718-774-2718 editor@kehot.com

#### **Order Department:**

291 Kingston Avenue, Brooklyn, New York 11213 718-778-0226 / Fax 718-778-4148 www.kehot.com

All rights reserved, including the right to reproduce this book or portions thereof, in any form, without permission, in writing, from Chabad of California, Inc.

The Kehot logo is a trademark of Merkos L'Inyonei Chinuch, Inc.

ISBN: 978-0-8266-0193-3 ISBN: 978-0-8266-0195-2 (set)

Published in the United States of America



# הומש למדלר הומש למדלר הומש למדלר הומש למדלר

With an Interpolated English Translation and Commentary Based on the Works of The Lubavitcher Rebbe Rabbi Menachem M. Schneerson זצוקללה"ה נבנ"מ זי"ע

Chumash Bemidbar

The Book of Numbers

Parshat Matot/Masei



Kehot Publication Society
770 Eastern Parkway, Brooklyn NY 11213
5769/2009

# 09

#### **GENESIS**

Bereishit
Noach
Lech Lecha
Vayeira
Chayei Sarah
Toldot
Vayeitzei
Vayishlach
Vayeishev
Mikeitz
Vayigash
Vayechi

## **EXODUS**

Shemot Vaeira Bo Beshalach Yitro Mishpatim Terumah Tetzaveh Tisa Vayakheil Pekudei

## **LEVITICUS**

Vayikra Tzav Shemini Tazria Metzora Acharei Mot Kedoshim Emor Behar Bechukotai

#### **NUMBERS**

Bemidbar Naso Beha'alotecha Shelach Korach Chukat Balak Pinchas

# מטות (<sup>42</sup> Matot

Masei

### **DEUTERONOMY**

Devarim
Va'etchanan
Eikev
Re'eh
Shoftim
Teitzei
Tavo
Netzavim
Vayeilech
Ha'azinu
Vezot Habrachah



# **Overview**

arashat Matot covers three main subjects: the laws of vows and oaths, the war against Midian, and the settlement of the tribes of Reuben and Gad.

The second and third of these three fit well into the historical flow of the

The second and third of these three fit well into the historical flow of the Torah. The war against Midian is the third and final act in the drama of Israel's confrontation with the Moab-Midian alliance whose story began in *parashat Balak*. The settlement of the two tribes of Reuben and Gad is the next phase of the conquest of the Land of Israel, begun at the end of *parashat Chukat* and continuing through the Book of Joshua and beyond.

What, then, of the laws of vows and oaths? Like the other legal passages of the Torah, we would expect to find these laws in Exodus or Leviticus. So why are they in fact here? It must be that these laws have a particular relevance to the subject of conquering and settling the Land of Israel. This will be clear when we review the events that preceded this *parashah* and which lead into it, as follows.

As we explained previously, the Jewish people's slide into the idolatry of *Pe'or* and their harlotry with the Moabite-Midianite women actually began as a misunderstanding of the way they were meant to be involved in the physical world. They knew that their parents' generation had been sentenced to live in the desert for forty years (after the incident of the spies) because they had shunned the challenges of such involvement. Standing at the threshold of the Promised Land, they were poised to accept this challenge and had resolved not to repeat their parents' errors; they were ready to attack the materiality of the physical world and infuse it with God-consciousness.

However, their impetuous enthusiasm led them to err, and they overlooked the need to be cautious. As Eve had done with the fruit of the tree of knowledge, they fell into the trap of overestimating their holiness and thinking that their sublime spiritual consciousness and zeal made them invincible and immune to the machinations of evil. They knew that the purpose of life is to make all of reality into a home for God, and they had learned from Jethro's conversion and Balaam's prophecies that in order for this to happen, even the lowest, most anti-holy elements of reality must be elevated into holiness. Thus, they reasoned that they, too, must experience these dangerous but powerful energies of lust and unholy spirituality—in order, of course, to elevate them back to their source in holiness.

But of course, they were wrong. If one is to throw caution to the wind and risk everything, it should be in the opposite direction, to *combat* evil, as Pinchas graphically demonstrated.

#### **OVERVIEW OF MATOT**

Although we should not shun the challenge of engaging the materiality of this world directly, we must be duly aware of its potential to divert us and corrupt our intentions. Hence the pertinence of the laws of vows and oaths: through these laws a person can set up boundaries for himself where he feels they are needed, as we will explain further on.

The next subject of this *parashah*, the war with Midian, can now be seen as a logical follow-through from the laws of vows and oaths. Those laws are the spiritual correction of the error of *Pe'or*, and the battle with Midian is the effort to uproot the source of this error.

The settlement of the tribes of Reuben and Gad is also a development of the same theme. These tribes wished to settle in the territory that Moses had conquered from Sichon and Og, on the east side of the Jordan River. God did not intend the Jews to settle this land at this point in history. These tribes reasoned, however, that the holiness of the Land of Israel proper was greater than the land outside its boundaries; therefore, it was crucial to elevate the unholy land as well. Their argument was therefore a variation on the same theme as before. As we shall see, however, this time they were partially right, and their understanding is an important lesson for us regarding our relationship to the physical world.

All three subjects of *parashat Matot*, then, are relevant to the impending entry into the Land of Israel. On the personal level as well, they are relevant to each of us individually in our encounter with the material world and to our generation collectively, standing as we are on the threshold of the messianic Redemption.

This explains how the name of the *parashah*, *Matot*, can be justifiably used as the name for the entire *parashah*. The word itself means "tribes," but there are two words used in the Torah for "tribe," the other one being *shevet*. Interestingly, both synonyms for "tribe" are also synonyms for "tree branch." Just as branches stem from a tree trunk, a "tribe" is a branch or division of the people rooted in its common ancestor (in this case, Jacob).

The difference between the two synonyms is that while *shevet* refers to a soft, pliable twig, *mateh* (the singular of *matot*) refers to a hard stick. The *shevet* owes its pliability to the fact that it is freshly cut from the tree (or even still connected to it), in contrast to the *mateh*, which has long been severed from the tree and has therefore lost its elasticity. Thus, *shevet* refers to the Jewish tribe (or individual Jew) when it is consciously connected to its source, whereas *mateh* refers to the same tribe (or individual Jew) when it is not so consciously connected.

Spiritually, *shevet* can be considered to refer to the soul before it descended into the body, when it was fully conscious of Divinity and its own connection to its source. *Mateh* would then refer to the soul as it has entered the body and lost this conscious connection—at least temporarily—and been charged with elevating the body and the portion of reality under its purview. In such a state, we must evince the inflexibility of a hardened stick in our devotion to principles and resistance to evil. If successful, we can face the challenges of life confidently and proceed to fulfill our purpose on earth and make reality into the home for God it was intended to be.<sup>1</sup>

<sup>1.</sup> Based on Reshimot 51 and Likutei Sichot, vol. 18, p. 382, vol. 28, p. 281, etc.

-80 ONKELOS 08-

30:2 וּמַלִּיל מֹשֶה עם רַישֵׁי שִׁבְטַיָּא לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְמֵימֶר דֵּין פָּתְגָמָא דִּי פָּקִּיד יְיָ: 3 גְּבַר אֲרֵי יִדַּר נְדַר קָּדָם יְיָ אוֹ יְקָיֵם קְיָם לְמֵיסַר אָפֶר עַל נַפְשָׁה לָא יְבַטֵּל פִּתְגָמֵה בָּבַל דִיָּפוֹק מִפְמֵה יָעבָּד: 2 וַיְדַבֵּר משֶׁה אֶל־רָאשֵׁי הַמַּמוֹת לְבְנִי יִשְּׂרָאֵל לֵאּמְר אָנָה יְהוָה: 3 אִישׁ בִּי־יִהְּר נֶּדֶר לֵיהוָה אָוֹיִה הְבָּלְר אֲשֶׁר אָנָה יְהוָה: 3 אִישׁ בִּי־יִהְּר נֶּדֶר לִיהוָה אְוֹיִהשְּׁבַע שְׁבַעָה לֶאְסָר אִפָּר עַל־נַפְּשׁׁוֹ לְא יַחֶל דְּבָרְוֹ בְּרָהיֹצֵא מִבָּיוֹ יֵעֲשֵׂה:

#### ∞ RASHI 🗷

הַלְּיְלָה״לֹ, וְהַנְּבִיאִים נְתְנַבְּאוֹ בְּ״כֹה אָמֵר ה״, מוּסְף עֲלֵיהֶם מֹשֶׁה שֶׁנְתְנַבֵּא בִּלְשׁוֹן ״זֶה הַדְּבְר״. דְּבָר אַחֵר: ״זֶה הַדְּבְר״. דְּבָר אַחֵר: ״זֶה הַדְּבְר״. מְעוֹט הוּא, לוֹמֵר שֶׁהָחְכָם בִּלְשׁוֹן ״הַתְּרָה״ בּעַל בִּלְשׁוֹן ״הַפְּרָה״ כִּלְשׁוֹן הַבְּתוּב בְּאוֹ, וְאִם חִלְפוֹּ — אֵין מֻתְּר וְאֵין מוּפְר: 3 נָדָר. הָאוֹמֵר: הָבִי עְלַי קוֹנְם שֵׁלֹא אוֹכֵל אוֹ שֶׁלֹא אֶעֱשֶׁה דְּבְר פְּלוֹנִי. ״בְּכָל הַיּוֹצֵא נְשְׁבֹּע שֶׁיֹּאכֵל נְבַלוֹת, אֲנִי קוֹרֵא עָלְיו: ״בְּכָל הַיּוֹצֵא מִפְיוֹ יִעשְׁה״? תַּלְמוֹד לוֹמֵר: ״לְאְסֹר אִפְר״ — לֹא לְהַתִּיר אֶת הָאָסוֹר: לֹא יַחֵל דְּבְרוֹ. בְּמוֹ ״לֹא הַתִּיר אֶת הָאָסוֹר: לֹא יַחֵל דְּבְרוֹ. בְּמוֹ ״לֹא יִחַל דְּברוֹ. – לֹא יִעשׁה דבריו חִלּין:

בְּאשׁי הַמְּטוֹת. חֻלַּקְ כְּבוֹד לַנְשִׁיאִים לְלַמְּדָם תְּחָלָּה, וְאַחַר בְּּךְ לְּכָל בְּנֵי יִשְּׂרְאֵל. וּמְנֵין שָׁאַף שְׁאָר חַדְּבְּרוֹת בֵּן? וְאַחַר בְּּךְ לְכָל בְּנֵי יִשְׂרְאֵל. וּמְנֵין שָׁאַף שְׁאָר חַדְּבְּרוֹת בֵּן? תַּלְמוֹד לוֹמֵר: "וִיִּשְׁבוּ אֵלִיו אַהְרֹן וְכְל הַנְּשִׁאִים בְּעַדְה נִיְדְבֵּר משֶׁה אֲלֵיהָם, וְאַחֲרִי כֵן נִגְּשׁׁוֹ כָּל בְּנֵי יִשְׂרְאֵל"י. וֹנְהָחַר לְאָמְרְהּ כְּאָן? לִמֵּד שֶׁהַפְּרת נְדְרִים בְּיָחִיד מִמְחָה — מֵפֵר בִּשְׁלשָׁה הֵדְיוֹטוֹת. אוֹ יְנִהֹל אָמָר משֶׁה בְּּרְשָׁה זוֹ אֶלְא לַנְשִׁיאִים בּּלְכִר? נָאֲמָר בְּאוֹ אַמֵּר מֹשֶׁה בְּּרְכִי", וְנָאֲמָר בִּשְׁחוּטֵי חוּץ?. בְּלְבְנִיו וּלְכָנְיו וּלְכָלְ בְּנֵי יִשְׂרְאֵל, שָׁבְּר", מַה לְהַלְן נָאָמְרְה לְאַהֲרֹן וְגוֹ", אַף זוֹ נָאָמְרְה יִשְׂרְאֵל, הַנְּנְבָא בְּיכֹר אָל אָמָר ה׳ בַּעְרב. משֶׁה נִתְנַבֵּא בְּ"כֹה אָמֵר ה׳ בְּמָרה הֹ לְּכָלְוֹי זִּלְרב. מִשֶּׁה נִתְנַבֵּא בְּ"כֹה אָמֵר ה׳ בְּמָר ה׳ כְּחַצֹּת לְּכִנְיוֹ וֹלְכְלְיוֹ זִּלְבְנִיוֹ וֹלְכְלְיוֹ זִּלְבְנִיוֹ וּלְכָלְ בְּנֵי לְּכָלְן: זָּה הַדְּבְּר. מֹשֶׁה נִתְנַבֵּא בְּ"כֹה אָמֵר ה׳ הְיִבְּבְר. מֹשֶׁה בִּתְנַבְא בְּ"כֹר אָל אָמְר הֹי בְּבְר. מִבְּר. מֹיְנִבְּא בְּיכֹר מֹשְׁה בְּלְבְּר. מִיבְּר. מֹשְׁה בְּלְבְר. מִינְנְבֵּא בְּיִבְּיוֹ וּלְכְבְּיוֹ וּלְכְבְּיוֹ וּלְכִילְן: זְּה הַדְּבְר. מִים בְּבְּר. מֹשְׁה בְּתְנְנֵבְא בְּ"כֹר אָל בְּנִיי וּלְכְבְנִי וֹלְבְנִיי וֹלְבְיּי מִּיֹם בְּיִבְּיוֹ בְּיִבְּיִם מִּיֹם בְּיִבְּיִי מִּיְרְיִים בְּיְבְיוֹ בְּעֵבְּת מִבּי בְּיִיים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִי וֹיְבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִיִּים בְּיִים בְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיוֹ וּנְבִייִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּבְּייבְיבְּיבְּבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּיִבְּיבְּיבְיבְּבְיים בְּיִבְּיִים בְּיִיםְיִבְּיִים בְּיוֹים בְּבְייִבְּיוֹי בְּבְייִבְּיִים בְּיוֹים בְּיבְּיבְיבְיוֹים בְּבְיוֹיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹבְּבְייִים בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹיְ

1. שמות לד, לא־לב. 2. ויקרא יז, ב. 3. שמות יא, ד.

#### - 80 CHASIDIC INSIGHTS 03-

But when a person sees that a particular indulgence affects him negatively, he should at least temporarily renounce it. If he feels incapable of resisting the urge to overindulge, he can make a formal vow, which forbids the indulgence to him just as if it had been forbidden by the Torah. Thus, the sages say, "vows foster abstinence." 10 If, on the other hand, he feels that he is capable of controlling himself, it is better to abstain from the indulgence without the formality of a vow. Regarding this, the sages say, "sanctify yourself with that which is permitted to you."11 In either case, every individual must be honest with himself about which aspects of life he is ready to elevate and which he is not, and what lengths he must go to in order to curb his appetites.12 By guarding himself from things that would be detrimental to his Divine consciousness, a person both weakens materialism's power over him and increases the power of holiness within him. This, too, gives him more power to resist evil.13

Nonetheless, the Torah states that there are specific individuals who can annul vows that others make. This means, in effect, that such individuals are able to grant someone who, on his own, might not be ready to tackle a certain aspect of reality, the ability to do so. Certainly, this is the preferred approach, inasmuch as it both elevates the spiritual stature of the individual and enables him to elevate the spiritual level of a greater part of his environment.

This further explains why the laws of vows and oaths were taught now, as the Jewish people were preparing to enter the Land of Israel. The purpose of their entry, we know, was to make the physical world a home for God. This they were to do by engaging in the physical work of occupying and working the land and, in general, earning a living and sustaining themselves from the earth's raw materials—all for holy purposes and with holy intentions. Thus, although a person's involvement with physicality may on occasion require him to swear off some aspect of it, he must always remember that the purpose of his life is ideally accomplished by annulling such vows and partaking of life's bounties in holiness.<sup>14</sup>

If a man makes a vow: If a person consecrates fruit as a sacrifice for the Temple, even though fruit cannot be used for such a purpose, it becomes holy and it is forbidden to eat it. This is because he can indeed sanctify an animal for sacrificial purposes and cause it to be forbidden for other mundane uses. The power to consecrate extends beyond the realm of its fundamental sphere of influence.

This teaches us the magnificent power of speech. We are empowered to transform the mundane into the holy, to elevate a simple beast into a sacrifice simply by stating such an intention. Certainly, we must then be careful to use this gift only for the loftiest and most desirable ends.<sup>16</sup>

<sup>10.</sup> Avot 3:13. 11. Yevamot 20a; Sifrei, Reeh 14:21 (104); see Tanya, ch. 30 (39a) and 27 (34b), where it is stated that this injunction is rooted in the written Torah; Nachmanides on Leviticus 19:2. 12. Likutei Torah 3:83b, 84b; Reshimot 51; Likutei Sichot, vol. 33, pp. 186 ff. 13. Likutei Sichot, vol. 4, p. 1077. 14. Likutei Sichot, vol. 13, pp. 108-109, vol. 33, p. 197. 15. Mishneh Torah, Nedarim 1:7. 16. Address of Shabbat Matot-Masei. 5748.

#### **Vows and Oaths**

30:2 Having mentioned vows in the preceding laws¹—those of the additional festival offerings—Moses now elaborates on the laws of vows.² As has been seen,³ when Moses taught the people a lesson in the Torah, he taught it first to Aaron, then to Aaron's sons, then to the princes, then to the rest of the people, and so on. In the following section—the laws of vows and oaths and the laws of their annulment—the Torah highlights the princes' distinction over the rest of the people in order to imply that when it is necessary to release an individual from a vow he has taken, it should preferably be done by a single person of distinction, i.e., an expert sage, and only when this is not possible should release be carried out by three non-experts.⁴ Moses spoke to the princes, the heads of the tribes of the Israelites, as a unit, in the course of teaching the rest of the people, saying, "This is the thing Gop has commanded:

3 A minor's vows are not legally binding. If an adult man, over 12 years old,<sup>5</sup> makes a vow to God or makes an oath to prohibit himself from doing something otherwise permitted to him, he shall not profane his word; rather, he shall fulfill whatever he said.<sup>6</sup> A *vow* is a declaration of intent with regard to a specific *object*, whereas an *oath* is a declaration of intent with regard to *oneself*. In either case, a person may not break his vows or oaths. However, if an expert sage or a tribunal of three non-experts deems it necessary, he or they can declare the vow to be retroactively void;<sup>7</sup> this is called *releasing* the vow.

#### - 80 CHASIDIC INSIGHTS 03-

3 **If a man makes a vow:** By taking a vow, a person forbids himself from some activity that the Torah otherwise permits. In a sense, then, these laws can be seen as a continuation of the lesson of Pinchas: that there are times and exigencies that dictate going beyond the prescriptions and proscriptions of the Torah. What are these circumstances?

In general, the Torah divides all we can do in this world into three categories: what we *must* do, what we *may* do, and what we *must not* do. The things we *must* do are essential for our fulfillment of our role as bearers of God's message on earth. The things we *may* do are not essential but can, if used properly, enhance our spiritual lives and the fulfillment of our purpose. The things we *must not* do are detrimental to our purposes. Under normal circumstances, these aspects of reality cannot be elevated to Divine consciousness by our efforts.

The middle ground is obviously the most fluid. As mentioned, things that fall into this category can become positive forces in life if we use them with the proper intentions. To do so, however, a person has to possess sufficient spiritual fortitude not to be sucked into the sensuality of the material experi-

ence and thereby lose his Divine orientation.

On a collective scale, the ability of the Jewish people to elevate certain aspects of this neutral ground has fluctuated throughout history. When the Temple stood, for example, the revelation of the Divine presence in its precincts imbued even the common folk with a certain amount of holiness that was lacking in subsequent eras. This is the reason behind the various rabbinic decrees and prohibitions that have been added to Jewish observance over time. Most of these originated after the loss of the holy Temple.

Similarly, every individual goes through periods in his life when he is more or less fit to indulge in this or that material pleasure. In general, if a person can indulge in a pleasure that God has put in this world for our enjoyment without compromising his Divine consciousness, he is encouraged to do so. "In the future, every person will be called to account for the pleasures that he encountered but did not partake of," the sages said. And of a person who took too many vows, they said, "Is that which the Torah has forbidden not enough for you, that you must seek to prohibit yourself from other things as well?!"

**<sup>1.</sup>** Above, 29:39. **2.** Rashi on 30:1; Rashbam on 30:2. **3.** Exodus 34:31 ff. **4.** *Likutei Sichot*, vol. 33, p. 191. **5.** Normally, men become legal adults at the age of 13 and women at the age of 12. With respect to vows and oaths, however, the year before this point (after a man's 12<sup>th</sup> birthday and a woman's 11<sup>th</sup>) is an intermediary period between minority and majority: if they understand the concept of God enough to know to whom they are vowing or swearing, their words are legally binding, and if not, not. **6.** *Likutei Sichot*, vol. 13, p. 105, note 6. **7.** *Likutei Sichot*, vol. 33, p. 189. **8.** *Y. Kidushin* 4:12. **9.** *Y. Nedarim* 9:5.

-∞ ONKELOS ଔ-

גְאַהְתָא אֲכִי תִדְר נְדַר קְדָם בְּרָם מִּדְם בְּרָבִית אֲבוּהָא
 גְרְבִיוּתְהָא: 5 וְיִשְׁמֵע אֲבוּהָא יְתְ נְיְבָּית אֲבוּהָא יְתְ נְיְשָׁתְּן לֵה אֲבוּהָא וִיקוֹמוּן כָּל אֱסְרֵי דִּי אֲסְרַת עַל נַפְּשַׁה יְכְל אֱסְרֵי דִי אֲסְרַת עַל נַפְשַׁה יְכְל אֱסְרֵי דִי אֲסְרַת עַל נַפְשַׁה יְכְל אֱסִר יִי אֲסְרַת עַל נַבְּשָׁה יְכְל אֲכִי דִּי אֲסְרָת עַל נַבְּשָׁה יְכְל אַרָר, אַ יְתָה בְּיוֹמְא דִי אֲסְרַת עַל נַבְּשָׁה לְא יְתַה בְּיוֹמְא דִי אֲסְרַת עַל נַבְּשָׁה לְא יִנְה אָבִר אַבוּה אִיתָה:
 אַעדי אבוהא יתה:

לואשה בּירתדר נֶדר לֵיהוֶֹה וְאֶסְרָה אִפֶּר בְּבִית אָבִיהְ
 בְּנְעֵרֵיה: 5 וְשָׁמֵע אָבִיהְ אֶת־נְדְרָה וֵאֶסְרָה אֲשֶׁר אֲסְרָה עַל־נַבְּשָׁה וְהֶחֶרִישׁ לֶה אָבֵיהְ וְלָמוֹּ בָּל־נְדְרֶיה וְבָל־אִמֶּר אֲמָר־אֶסְרָה עַל־נַבְּשָׁה יָקוּם: 6 וְאִם־הַנִּיא אָבִיהָ אֹתְהֹּ בְּיוֹם שָׁמְעוֹ בָּל־נְדְרָיה וֵאֶסְרֶיה וְאֶסְרֶיה אַשֶּר־אֶסְרָה עַל־נַבְּשָׁה לְּא יָקוּם וֵיהוָה יְסְלַח־לָה בִּי־הֵנִיא אָבֶיהְ אֹתָה:

-∞ RASHI ഗ്ദ-

אִישָׁה יָנִיא אוֹתָה וְהַפֶּר״, הֱנִי אוֹמֵר: ״הֲנְאָה״ זוֹ הֲפְּרָה. וּפְשׁוּטוֹ: לְשׁוֹן מְנִיעָה וְהַפֶּרְה, וְבֵן: ״וְלְמָה תְנִיאוּן״, וְבַן: ״שְׁמֶן רֹאשׁ אַל יְנִי רֹאשׁי״, וְבַן: ״וִירַעְהֶם אֶת תְּנוּאָתִי״. שְׁמֶן רֹאשׁ אַל יְנִי רֹאשׁי״, וְבַן: ״וִירַעְהֶם אֶת תְּנוּאָתִי״. — אֶת אֲשֶׁר סַּרְתֶם מֵעְלַי: יַוֹה׳ יִסְלַח לָה. בַּמֶּה הַבְּּרֶר בְּנָיִר וְשְׁמֵע בַּעְלְה וְהַפֵּר לְה, מְדַבָּר? בְּאִשְׁה שָׁנְּדְרָה בְּנָיִר וְשְׁמֵע בַּעְלְה וְהַפֵּר לְה, וְהִיא לֹא יִדְעָה וְעוֹבֶּרֶת עַל נִדְרָה וְשׁוֹתְה יַיִן וּמִטְּמְאָה לַמְתִים, זוֹ הִיא שֶׁצְרִיכָה סְלִיחָה, וְאַף עַל פִּי שֶׁהוּא מוּפְרִים צְרִיכִים סְלִיחָה, קַל וְחֹמֶר לִשְׁאֵינְן מוֹפְרִים: מוֹפְּרִים:

4 בְּבֵית אָבִיהָ. בְּרְשׁוּת אָבִיהְ, וַאֲפָלּוּ אֵינְהּ בְּבֵיתוֹ:
בְּּנְעֻרִיהָ, וְלֹא קְטַנְּה וְלֹא בוֹגֶרָת, שֶׁהַקְּטַנְּה אֵין נִדְרָהּ
נָדֶר, וְהַבּוֹגֶרֶת אֵינָה בִּרְשׁוּתוֹ שֶׁל אָבִיהָ לְהָפֶּר נְדְרֶיהָ,
וְאֵי זוֹ הִיא קְטַנְּה? אָמְרוּ רַבּוֹתֵינוּ בַּת אֶחָד עֶשְׂרֵה שְׁנָה וְיִוֹם אָחָד נְדְרֶיהְ נִבְּדְּקִין, אִם יָדְעָה לְשֵׁם מִי נְדְרָה וּלְשֵׁם מִי הָדְרָה וּלְשֵׁם מִי הַקְּדִישְׁה — נִדְרָה נֶדֶר. בַּת שְׁתֵּים עֶשְׁרֵה שָׁנָה וְיוֹם מִי הָדְרָה עָבְרִיכָה לְהִבְּדֵק: 6 וְאִם הֵנִיא אָבִיהְ אֹתָה.
אָחָד, אֵינָה צְרִיכָה לְהִבְּדֵק: 6 וְאִם הֵנִיא אָבִיהְ אֹתָה.
אֹם מְנֵע אוֹתָה מִן הַנֶּדֶר, בְּלוֹמֵר שֶׁהַפֵּר לְה. "הָנְאָה" זוֹ אֵינִי יוֹדֵע מַה הִיא, בְּשֶׁהוּא אוֹמֵר: "וְאִם בְּיוֹם שְׁמֹעֵ

4. נדה מה, ב. 5. במדבר לב, ז. 6. תהלים קמא, ה. 7. במדבר יד, לד.

#### **& CHASIDIC INSIGHTS**

can annul vows his wife makes after her marriage. A fiancé, since he acts together with the father, can annul vows his fiancée made before her betrothal, i.e., even before he established any connection with her. Thus, in this sense, a man possesses greater power over his wife's vows when he is only her fiancé than he will when he becomes her husband.

Allegorically, the relationship between God and the Jewish people is analogous to that of a married couple. Exile is similar to the state of betrothal: the relationship has been established, but it will only be consummated with marriage, the Redemption. This idea applies to each Jew's own personal relationship with God. When his consciousness of God is full and consummate, he is in a state of redemption, and is "married." When his Divine consciousness is suspended or latent, he is in exile, and is only "betrothed." Since he is "betrothed" to God, he has indeed renounced all other "relationships," and the world's various diversions have no sway over him. But he can produce no "offspring"—truly good deeds, which increase Divine consciousness in reality—until he is "married."

Still, there is an advantage to the state of "betrothal." A fiancé knows that he cannot annul his fiancé's vows on his own; he needs the help of the father in order to do this. He is thus protected from falling into the trap of self-reliance and egocentricity. Similarly, one who knows that he has not yet consummately united with God knows that he still needs His help in elevating the world's materiality. He is spared the feeling of self-reliance that endangers someone who has achieved full Divine consciousness.

Furthermore, thanks to his reliance on the father, the fiancé can annul vows made prior to the betrothal. Allegorically, this means that when a Jew relies on and elicits God (the Father)'s help, he can overcome his relationship with materialism, his connection to the world before his "betrothal." Since materialism is ingrained into the reality of our world and we are naturally entrenched in it, it is virtually impossible for an individual to free himself of its shackles on his own.

The ideal then, is to preserve the feeling of being only "betrothed" to God even after having become "married." This is made possible by remembering that since God is infinite, there are infinite levels of relationship to be attained with Him, and therefore, every consummation of consciousness becomes a state of "betrothal" relative to the higher state of consummation to come.<sup>21</sup>

<sup>21.</sup> Likutei Sichot, vol. 2, pp. 612 ff.

- 4 If a woman makes a vow to God or imposes a prohibition upon herself by means of an oath when she is under 11 years old, she is a minor and her vows are not legally binding. If she makes a vow or oath when she is over twelve-and-a-half years old<sup>17</sup> and also unmarried, she is a free agent and her vows are legally binding the same as any other adult's. However, if she is both in her father's house, i.e., she is still unmarried and therefore under his sole jurisdiction, and she is also in her youth, that is, between the ages of eleven<sup>5</sup> and twelve-and-a-half, then these special laws apply to her:
- 5 If her father heard her vow or her prohibition that she imposed upon herself by taking an oath, and yet her father remains silent and thus confirms her vow or oath, all her vows in such cases shall be binding, and also any prohibition that she has imposed upon herself in such cases shall be binding.
- 6 But if her father hinders her on the day he hears this vow or oath by annulling it, declaring it null and void, all her vows and her prohibitions that she has imposed upon herself and he has so annulled shall not be binding. God will forgive her if, before becoming aware that her father annulled her vow or oath, she transgressed it, because her father already hindered her, preventing the vow or oath from taking force.

#### **EXECUTION SET OF SET O**

He shall not violate his word: The word for "violate" in Hebrew (*yachel*) comes from the word for "profane" or "unholy" (*chol*). The inner meaning of this verse is therefore that a person should not make his word "profane"; even our most mundane matters should also be imbued with holy intentions and be consistent with the greater purpose of Creation, making a home for God in this world.<sup>18</sup>

- 4 **If a woman makes a vow :** The following individuals can annul a woman's vows:
- A father can annul his daughter's vows as long as she is not married;
- a betrothed woman's fiancé and father can together annul her vows; and
- a husband can annul his wife's vows.

The man in question can annul his daughter's/fiancé's/wife's vows if they are in some way detrimental to her (or in the case of the fiancé/husband, detrimental to their relationship), and his annulment actually contravenes the force of her vow, thereby canceling it.

In addition, a sage or rabbinical court can invalidate any individual's vows if his vow is proving more of a hindrance than a help in his life and/or relationship with God. In this case, however, the sage or court do not have the legal authority to *annul* the vow;<sup>19</sup> they rather interrogate the individual and

determine whether he would have made the vow had he known it would lead to the present consequences. If the answer is "no," it is established that the vow was made under false pretenses and is therefore retroactively void.

The annulment of the father/fiancé/ husband is analogous to the case in which a person has made a formal vow but is ready to progress to the point where he no longer needs it, since he can restrain himself on his own. Such an individual still needs to abstain from worldly pleasures in some way, but he is ready—with the proper inspiration—to do so without the legal crutch of the vow.

The invalidation of the vow by the sage or court is analogous to the case in which a person is successfully restraining himself on his own but is now ready to ascend to the maturity of consciousness in which the material world poses no threat to his Divine orientation. He can partake of the world's pleasures in a Godly way. The sage or court, in this case, simply has to reveal the latent, inner Divinity of the individual's soul; this releases him from his need for abstinence. In fact, it becomes retroactively evident that, had he manifested this level of consciousness all along, there would have been no need for abstinence to begin with.<sup>20</sup>

**If a woman makes a vow:** A father can annul vows his daughter makes *before* her marriage. A husband

<sup>17.</sup> Although a woman normally becomes a legal adult at the age of 12, in some cases (such as this) she is considered to be in an intermediate stage of maturity between the ages of twelve and twelve-and-a-half. This stage is called "youth" (na'arut). 18. Likutei Sichot, vol. 13, p. 108. 19. The Torah text itself does imply that the sage and the court possess such authority, but according to the legal tradition given with the text, they do not (Likutei Sichot, vol. 33, p. 189). 20. Likutei Sichot, vol. 33, pp. 191-192.

−® ONKELOS ଔ——

ז ואָם מהַוה תַהַנִי לְגָבַר ונָדְרָהָא עַלָה אוֹ פַרושׁ סִפְוָתָהָא דִי אֱסַרַת עַל נַפְשַה: 8 וִישִׁמֵע בַעלַה בִּיוֹמֵא דשמע וִישִתוֹק לַה וִיקומון נִדְרָהָא וַאַסַרָהָא דִי אַסָרַת עַל נַפְּשַׁה יקומון: 9 ואם ביומא דשמע בעלה אַעִדִּי יָתַהּ וּבַטֵּל יַת נִדְרָהָא דִּי עַלָה וְיָת פָרוֹשׁ סְפָוַתָהָא דִי אֵסְרַת על נַפַשַה ומן קַדָם יִי יִשְתְבֵק לַה: 10 וּנְדַר אַרְמְלָא וּמְתָרְכָא כּל די אָסָרַת עַל נַפְּשָה יִקום עַלַה: 11 וִאָם בֵּית בַּעְלַה נְדַרַת אוֹ אָסַרַת אָסָר עַל נַפְשַׁה בָּקִיום: 12 וֹשְׁמֵע בַּעלֵה וֹשְׁתֵיק לַה לָא אַעִדִּי יַתַה וִיקומון כַּל נִדְרָהַא וְכַל אָסָר דִי אָסָרַת עַל נַפְּשַה יִקומון: 13 וְאָם בַּטְלָא יְבַטֵּל יַתְהוֹן בַּעְלַה בִּיוֹמַא דִשְׁמַע כַּל אַפַּקות סִפְוָתָהָא לְנִדְרָהָא וּלְאִסֵּר נַפְּשַׁהּ לָא יִקומון בַּעְלַה בַּטֵלְנוּן וּמִן קֶדָם יְיָ יִשְׁתְבַק לַה: 14 כָּל נְדַר וְכָל קִיוּמַת אָסְר לְסַגָּפָא נְפָשׁ בַּעְלַה יְקַיְמִנוּן וּבַעְלַה יָבַטִּלְנוּן: 15 ואָם מִשְׁתַקּ יִשְׁתוֹק לַה בַּעָלַה מִיוֹם לִיוֹם וִיקַיֵם יָת כַּל נָדְרָהָא אוֹ יָת כָּל אֱסָרָהָא דִּי עֵלָה קַיֵם יַתְהוֹן אֲרֵי שְׁתֵיק לַהּ בְּיוֹמָא :דְשָׁמָע

על נַפְשַׁה יָקוּם עַלֵּיהַ. לְפִי שֵאֵינָה לֹא בִּרְשׁוּת אָב וְלֹא

בְּרְשׁוּת בַּעַל. וּבָאַלְמָנָה מִן הַנִּשׂוּאִין הַכָּתוּב מִדַבֵּר,

אַבָּל אַלְמָנָה מִן הָאֵרוּסִין – מֵת הַבַּעַל, נִתְרוֹקְנָה

וְחָוְרָה לִּרְשׁוּת הָאָב: 11 וְאִ**ם בֵּית אִישָׁהּ נָדְרָה.** בִּנְשׁוּאָה הַכָּתוּב מִדַבֵּר: 14 **כָּל נֵדֵר וִכָּל שִׁבְעַת אָפֶּר וִגוֹ׳.** לְפִי

שֶׁאָמֵר שֶׁהַבַּעַל מֵפֶר, יָבוֹל בָּל נְדְרִים בְּמַשְׁמְע? תַּלְמוּד לוֹמֵר: ״לְעַנֹּת נְפֶשׁ״ — אֵינוֹ מֵפֵר אֶלְא נִדְרֵי עִנּוּי נֶפֶשׁ

בָּלְבָד. וְהֵם מִפֹּרָשִׁים בִּמַסֵּבֵת נְדָרִים 3: 15 **מִיּוֹם אֵל יוֹם.** 

שָׁלֹא תֹאמַר מֵעֵת לְעַת, לְכָךְ ״מִיוֹם אֵל יוֹם״ – לְלַמֵּדְךְ

שאין מפר אלא עד שתחשר:

ַן וְאָם־הָיָוֹ תָהְיֶה לְאִׁישׁ וּנְדָרֶיהָ עָלֶיהָ אַוֹ מִבְמֵא שְּׂפָּלֶיהָ 7 אַשֶּׁר אָסָרָה עַל־נַפִּשָּה: 8 וִשָּׁמַע אִישָּׁה בִּיוֹם שָׁמִעוֹ וְהֶחֶרֵישׁ לֶה וְקָמוּ נְדָנִיהָ וֵאֱסְנֶהָ אֲשֶׁר־אֱסְרָה עַל־ נַפְשֶה נָקָמוּ: 9 וְאָם בִּיּוֹם שָׁמְעַ אִישָה יָנִיא אוֹתָהּ וְהַבָּּר אָת־נִדְרָהֹ אֲשֶׁר עָלֶּיהָ וָאֵתֹ מִבְּטָא שְׂפָּלֶיהָ אֲשֶׁר אֱסְרָה עַל־נַפְּשָׁה וַיהוָה יִסְלַח־לֵה: 10 וְגַדֶר אַלְמָנָה וּנְרוּשָׁה כָּל אַישֵׁה אָישָׁה נָלְינָם עָלֶיהָ: 11 וְאָם־בֵּית אִישֵׁה נְדֶרָה אוֹ־אֶקְרָה אִפֶּר עַלּ־נַפְּשֵׁה בִּשִּׁבַעָה: 12 וִשָּׁבַע אִישָׁהֹ וְהַחֵרֵשׁ לָה לָא הַנֵּיא אֹתָה וָלָמוּ כָּל־נָדַרֵיהַ וְכַל־ אָפֶּר אֲשֶׁר־אֶסְרָה עַלּ־נַפְשֶׁה יָקוּם: 13 וְאִם־הָפֵּר יָבֵּר אֹתָם אישָה בְּיִוֹם שָׁמְעוֹ בָּלֹ־מוֹצָא שְׂפָתָיה לִנְדְרֶיִה וּלְאִפַּר נַפִּשָּׁה לָא יָקוּם אִישָׁה הַבֵּלֶם וֵיהוָה יָסְלַח־לֶה: 14 כָּל־גַנֶדֶר וְכָל־שְׂבֻעַת אָפֶּר לְעַנְּת גֶפָשׁ אִישָּה יְקִימֶנוּ וְאִישָׁה יְפַרֶנוּ: 15 וְאִם־הַחֲרֵשׁ יַחֲרִישׁ לָה אִישָׁה בִּיּוֹם אָל־יוֹם וְהַקִים אֶת־בָּל־נְדָרֶיהָ אָוֹ אֶת־בָּל־אֱסָרֶיהָ אֲשֶׁר עָלֵיהָ הַקִּים אֹתָּם כִּי־הָחֲרָשׁ לֶה בִּיִּוֹם שָּׁמִעוֹ:

-∞ RASHI 🗷

7 וְאִם הְיוֹ תִּהְיֶה לְאִישׁ. זוֹ אֲרוּסָה. אוֹ אֵינוֹ אֶלְּא נְשׁוּאָה? בְּשְׁהוּא אוֹמֵר: "וְאִם בֵּית אִישְׁה נְדְרָה", הֲרֵי וְּאָם בֵּית אִישְׁה נְדְרָה", הֲרֵי וּבְּעִלְה מְפִירִין נְדְרֶיה, הֵפֵּר הָאָב וְלֹא הַפֵּר הַבַּעַל, אוֹ וּבְעִלְה מְפִירִין נְדְרֶיה, הֵפֵּר הָאָב וְלֹא הַפֵּר הַבַּעַל, אוֹ הֵפֵר הַבַּעַל וְלֹא הֵפֵּר הָאָב, הֲרֵי זֶה אֵינוֹ מוּפְר, וְאֵין צְיִיךְ לוֹמֵר, אִם קִים אָחָד מֵהָם: וּנְדְרָיהְ עָלִיהְ. שֶׁנְּדְרָה בְּבֵית אָבִיה, וְלֹא שָׁמַע בְּהֶן אָבִיהְ, וְלֹא הוֹפְרוּ וְלֹא הַרִּיְה אֲשֶׁר עָלֶיה, וְלֹא הוֹפְרוּ וְלֹא שָׁמֵע אִישָׁה וְגוֹי. הֲרֵי לְךְ שֻׁאִם קִים הַבַּעַל, שָׁהוּא קִיְם: ? וְהַבֶּר אֶת נְדְרָה אֲשֶׁר עָלֶיה, יְכוֹל אֵפְלוּ לֹא הַבֵּר הֹאָב? הַבְיל, בְּרֵר הְצִּשֶׁר הָאָב? הַרָּה אֲשֶׁר עָלֶיה, יְכוֹל אֲפָלוּ לֹא הַפֵּר הָאָב? הַרִיא: 10 בֹּל אֲשֶׁר אָמָרָה הִיא: 10 בֹל אֲשֶׁר אָמָרָה

.8 עט, א

their relationship.

15 Regarding the period in which the husband may annul such vows or oaths, if her husband remains silent from the time he heard about them on one day until the beginning of the next day, that is, until nightfall after he heard about them, he has by virtue of remaining silent upheld all the vows and prohibitions she has assumed; he has upheld them since he remained silent on the day he heard it.

- 7 If, between the ages of eleven and twelve-and-a-half, **she** becomes betrothed **to a man** while **her vows are in force**, **or** the oaths she made **by an utterance of her lips** and **that she** thereby **imposed upon herself** are in force, her father having neither annulled them nor confirmed them,
- 8 and her fiancé hears about them but remains silent on the day he hears about them, her vows shall remain binding and her prohibition that she has imposed upon herself by taking an oath shall remain binding. By remaining silent, her fiancé has confirmed them.
- 9 But if her fiancé, together with her father, hinders her on the day he hears it, he thereby annuls the vow she had taken upon herself and the utterance that she had imposed upon herself by taking an oath, and God will forgive her if she transgresses it unaware that it has been annulled.
- 10 If the engagement is broken off while the woman is still in this age range, she returns to the jurisdiction of her father and the laws governing a single girl of this age apply to her. But **as for the vow** or oath **of a** woman who *did* marry her fiancé but became a **widow or a divorcé** while still in this age range, **whatever she prohibited upon herself will remain binding upon her.** Once she has been fully married, her father no longer has any jurisdiction over her, even if she subsequently becomes widowed or divorced.
- 11 If the woman married her fiancé and she vowed in her husband's house, that is, while under his jurisdiction, regardless of her age, or imposed a prohibition upon herself with an oath,
- 12 and her husband heard and remained silent, and did not hinder her, all her vows shall be binding and every prohibition she imposed upon herself shall be binding. By remaining silent, he has implicitly confirmed her vow or oath.
- 13 If, on the other hand, her husband annuls them on the day he hears them, anything issuing from her lips regarding her vows or self-imposed prohibitions shall not be binding: her husband has annulled them and God shall forgive her if, unaware that he has annulled them, she transgresses them.
- 14 Her husband does not have control over *all* her vows and oaths; he can either uphold or annul only any vow or any binding oath of self-affliction that affects

#### > A CLOSER LOOK ◆

[7] If she becomes betrothed: The terms "betrothed" [ארוסיק, eirusin] and "fiancé(e)" [ארוסיק, arus(ah)] as used here indicate a precise and binding legal status between the man and woman, contracted by specific legal procedures. In Jewish law, "betrothal" is an intermediate state between singlehood and marriage, in which the couple are legally husband and wife but are not yet allowed to live together or cohabit. Betrothal cannot be dissolved simply by consent; if the betrothed couple wish to separate they must

undergo a halachic divorce.<sup>23</sup> In ancient times, it was customary for couples to become betrothed and then married several months (often twelve) later, in order to give the families time to prepare for the wedding.<sup>24</sup> Nowadays, this practice has been largely discontinued, and halachic betrothal takes place as the first part of the marriage ceremony. Thus, when couples today decide to get married, they should never be referred to as being "betrothed" [arusim], but only as being "engaged" [mishtadchim, etc.].<sup>25</sup>

<sup>22.</sup> Shulchan Aruch, Even HaEzer 55:1. 23. Shulchan Aruch, Even HaEzer 26:3. 24. See, for example, Genesis 24:55. 25. Igrot Kodesh, vol. 26, p. 140; Sichot Kodesh 5741, vol. 2, pp. 512-513.

−& ONKELOS ଔ−

16 וְאָם בַּטְּלָא יְבַטֵּל יַתְּהוֹן בְּתֵר דִּשְׁמָע וִיקבֵל יָת חוֹבָה: מֹשֶׁה בֵּין גְבָר לְאִהְתֵה בֵּין אַבָּא מֹשֶׁה בֵּין גְבָר לְאִהְתֵה בֵּין אַבָּא בֹּית אֲבוּהָא: בֹּית אֲבוּהָא: בַּית אֲבוּהָא: בַּית אֲבוּהָא: בַּית מְשָׁה לְמֵימָר: מַן מִדְיָנְאֵי בְּתַר בֵּן תִּתְבְּנֵשׁ לְעַמְּך: זְרִיזוֹ מִנְּכוֹן גַּבְרִין לְחֵילָא וִיהוֹן עַל מַדְיָן לְמֵיהַב פָּרְעֲנוֹת דִּין עַמֶּא דַיִי בְּמִדְיַן: 16 וְאָם־הָפֶּר יָפֶּר אֹתֶם אַחֲרֵי שָׁמְעֻוֹ וְנָשֶׂא אֶת־עֲוֹנֵה: 17 אֵלֶּה הַחַלִּים אֲשֶׁׁר צִּוֶּה יְהוֹּה אֶת־מֹשֶׁׁה בֵּין אִישׁ לְאִשְׁתִּוֹ בֵּין־אָב לְבִתֹּוֹ בִּנְעָרֶיהָ בֵּית אָבִיהָ: פ

שני 31:1 וַיְדַבֶּר יְהֹוֶה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: 2 נְלְם נִקְמַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵׁל מֵאֶת הַמִּדְיָנִים אַחָר תֵּאָמֵף אֶל־עַמֶּיד: 3 וַיְדַבֶּר משֶׁה אֶל־הָעָם לֵאמֹר הַחֶלְצִיּ מֵאִהְכֶם אֲנָשִׁים לַצְּבֵא וְיִהְיוֹּ עַל־מִדְיָן לָתֵת נִקְמַת־יְהוָה בְּמִדְיָן:

-⊗ RASHI ശ

לא לְהֶם. דְּבָר אַחַר: מִפְּנֵי שְׁתֵּי פְּרִידוֹת טוֹבוֹת שֶׁיֵשׁ לִי לְּהֹוֹצִיא מֵהֶם: רוּת הַמּוֹאָבִיָּה וְנַצֻמְה הָעַמּוֹנִית: 3 וַיְּדְבֵּר מְשֶׁה וְגוֹי. אַף עַל פִּי שֶׁשְׁמַע שְׁמִיתְתוֹ תְּלוּיָה בַּדְּבָר — עְשָׁה בְשִׁמְח הְלֹא אַחַר: הַחְּלְצוּי בְּתַרְגוּמוֹ, לְשׁוֹן חֲלוּצֵי עְשָׁה בְשָׁקִם יְבִּים, וְבַן: ״בְּחַר לְנוּ אֲנָשִׁים. צַדִּיקִים, וְבַן: ״בְּחַר לְנוּ אֲנָשִׁים. צַדִּיקִים, וְבַן: ״בְּחַר לְנוּ אֲנָשִׁים חַבְמִים וִיִּדְעִים״: '' נַקְמֵת ה'. שֶׁהְעוֹמֵד וְבַן: ״אֲנָשִׁים חֲכָמִים וְיִדְעִים״: '' נַקְמֵת ה'. שֶׁהְעוֹמֵד בּנְגִּד הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא: בְּנֵגִּד יִשְׂרָאַל, בָּאַלּוּ עוֹמֵד בְּנֵגִד הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא:

16 אַחֲבִי שְׁמְעוּ. אַחֲבִי שָׁשְּׁמַע וְקְיֵם, שֶׁאָמַר: אֶפְשִׁי בּוֹ, וְחָזֵר וְהַפֶּר לְהּ אֲפְלוּ בּוֹ בִיּוֹם: וְנְשָׂא אֶת עֵוֹּנְהּ. הוּא נִכְנָס תַּחְשִּׁיה, לְמַדְנוּ מִכְּאן, שָׁהַגוֹרֵם תַּקְלָה לַחֲבֵרוֹ, הוּא נִכְנָס תַּחְמָּיה, לְמַדְנוּ מִכְּאן, שָׁהַגוֹרֵם תַּקְלָה לַחֲבֵרוֹ, הוּא נִכְנָס תַּחְמִּיוֹ לְכָל עֲנְשִׁין: 2 מֵאֵת הַמּדְיָנִים. וְלֹא מֵאַת הַמּוֹאָבִים, שֶׁהַמוֹאָבִים נִכְנְסוּ לַדְּבָר מֵחֲמַת יִרְאָה, שֶׁהִיוּ הַמּוֹלְכִים אוֹתָם, שֶׁלֹא נָאֱמַר אֶלְא: יְרַאִה מִיֹּרְיִנִם נִתְעַבְּרוּ עַל רִיב יְוֹאָל תִּתְנִים נִתְעַבְּרוּ עַל רִיב יִינִאַל הִיבְנִים נִתְעַבְּרוּ עַל רִיב

פ. דברים ב, ט. **10.** שמות יז, ט. **11.** דברים א, יג.

#### - 80 CHASIDIC INSIGHTS 03-

3 The revenge of God against Midian: The word "Midian" in Hebrew is derived from the word for "strife" or "argument" (madon).<sup>29</sup>

This evil of baseless hatred had to be eliminated before we entered the Land of Israel, since baseless hatred is obviously at odds with the harmonious functioning of society that is the prerequisite for attaining *any* national goals, let alone that of promulgating Divinity in the world. Indeed, the Jews succumbed to this evil during the era of the second Temple and this is what brought about the Temple's destruction and the present exile.<sup>30</sup>

The root of baseless hatred is ego. An egocentric person feels threatened by anyone who opposes (or seems to oppose) his inflated sense of self. Any positive quality evinced by the other person diminishes his own importance, so the egocentric person will desperately seek to delegitimize the other person. Although he may not seek to actively harm him, he will be secretly pleased when the other person

#### > INNER DIMENSIONS ◆

[3] The revenge of God against Midian: The Name of God used in this verse is the Name *Havayah*, indicating that the evil embodied by Midian opposes specifically this Name of God.

The Name *Havayah* (which means "the One who brings into being") alludes to the various forces of God's energy He used and uses to create the world. These creative forces are different and even opposing, but they function harmoniously because they exhibit no self-assertion; they exist only to actualize God's creative will. Thus, the Midianite egocentrism that spawns contention and strife undermines the harmonious function-

ing of the forces God uses to continuously create the world

This is an additional reason why this war had to be led by Moses. The only way for there to be cooperation and peace between people in this world is when they submit to the higher authority of the Torah. Firstly, without this submission, who is to say whose authority is more legitimate? Secondly, the Torah itself fosters peace, as it is said, "its ways are the ways of pleasantness, and all its paths are peace." Since Moses was both the channel through whom God gave the Torah and the personification of selflessness, he had to lead the war against Midian.<sup>31</sup>

<sup>29.</sup> See Zohar 2:68a; Likutei Torah (Arizal). 30. Yoma 9a. 31. Likutei Torah 3:85d ff, Sefer HaMa'amarim 5659, p. 53 ff; Sefer HaMa'amarim 5747, p. 183 ff.

16 But **if he** then changes his mind and **annuls them**, **after having heard** them and confirmed them by remaining silent until the end of the day or by saying 'I approve,' this shall not be a valid annulment; therefore, **he shall bear her iniquity** if she transgresses her vow or oath, thinking he has annulled it.

17 These are the rules which God commanded Moses concerning a man and his wife and a father and his daughter, in her youth, while in her father's house. The sage (or tribunal) can *release* the vow, while the father, husband, or fiancé can *annul* the vow, but not vice versa."

#### The Attack on Midian

- ◆ Second Reading 31:1 The Torah now returns to the historical narrative, continuing with the aftermath of the incident at Shitim and the preparations for Moses' death. As was seen above, <sup>26</sup> God told Moses to distress the Midianites and that soon he would have to attack them directly. God now spoke to Moses, saying,
  - 2 "Take revenge for the Israelites against the Midianites. Afterwards, you will die and be gathered to your people."
  - 3 Even though Moses understood that he would die soon after this battle, he nevertheless did not delay to do God's bidding. Moses spoke to the people, saying, "Arm from among you righteous men for the army, that they can do battle against Midian, and carry out the revenge of GoD against Midian." God had just described this battle as "the revenge of the *Israelites*," but since whoever is an enemy of the Jewish people is an enemy of God, the two concepts are equivalent.

- ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ଔ

2 Take revenge for the Israelites: In the battles against Sichon and Og, Moses played an active role. Here, however, he merely prepared the people for war while Pinchas actually led them in battle.

This is because God commanded the Jewish people to take vengeance against Midian because they enticed them into the idolatry of Pe'or.27 No Midianite territory was captured or annexed to the Land of Israel. As we mentioned previously, the idolatry of Pe'or is essentially hedonism: the indulgence in sensual pleasure as an end in itself rather than for the higher purpose of experiencing Divinity or infusing Divinity into reality. This attitude toward life is the antithesis of the lifework of Moses. Hedonism implies that physical pleasures are either too "low" and vulgar to serve Divine purposes or are somehow off-limits for the holy life. Moses, the channel through whom God gave the Torah, championed the truth that Godliness can and must pervade all of reality; it must even dictate our approach to physical pleasures. In fact, if anything, Moses' lifework proclaimed that it is specifically in the lowest end of creation that the potential for Divinity is the greatest. He used this argument to wrest the Torah from the angels and expose the error of the spies. Unfortunately, the misconstruction of this appreciation for the lowest rungs of spirituality led to the error of *Pe'or*. In order to wipe out the source of this error, Moses' inspiration and example was necessary.

This theoretical groundwork, which destroys the philosophy of *Pe'or's* mental stranglehold, is sufficient to prevent a person from falling into the trap in the future. But to "avenge" the evil, i.e., to repair the damage already done and root out any trace of its effect that might surface sometime in the future, more is required than the detached arguments of a philosophical theoretician. The battle itself was therefore led by Pinchas, because Pinchas embodied the ethic and zeal of self-sacrifice. The inspired zeal that makes a person incensed enough to go beyond the letter of the law—and even risk his life—reveals a higher, purer level of motive and consciousness than normal.

Similarly, in our personal confrontation with the deception of *Pe'or*, we need to emulate both Moses and Pinchas. From Moses we learn to cultivate the proper, Jewish attitude toward materialism and its sensuality; from Pinchas we learn to attack its effects on us with righteous indignation.<sup>28</sup>

−⊗ ONKELOS ଔ-

אַלְפָּא לְשְבְּטָא אַלְפָּא לְשְבְּטָא לְבֵּלְא לְשְבְּטָא לְבֵּלְא לְשְבְּטָא לְבֵּלְא לְשְבְּטָא לְבֵּלְא לְשְבְּטָא לְבֵּלְא לִשְבְּטָא לְבֵלְא לִשְבְּטָא לְבֵלְץ לִבְּלְּא לִשְבְּטָא לְבֵיץ לְבִּלְּץ לִשְבְּטָא לְבִיץ לְבִּיְלְא לְשִׁבְטָא לְבִיץ לְבִּיְלָא לְשְבְטָא לְבִיץ לְבִּיְלָא לְבִּיְלָא וֹמְנֵי בְּיִבְלְּא לְשִׁבְטָא הָבִיץ לְבִּיְלָץ לִבְּל מִרְיָן בְּבָּלָא לִשְבְטָא הָבִיץ לְבִּלְץ לַבְּל מִרְיָן בְּבָּלְא לִבְּיִץ לִבְּלוֹץ עַל מִרְיָן בְּבָּלְא הַבְּלוֹץ עַל מִרְיָן בְּבַלְיא הַבְּילוּ בְּבִּל מִבְּין מִנְשְׁה וּקְטָלוּ בְּל בִּבְּלְץ הַל מִבְין בְּבִּלְא בִּבְּל מִבְּין בְּבִּלְא פְּלֵיץ הַיִּי יָת מִשֶּה וּקְטָלוּ בְּל בִּרְרָא:

4 אֵלֶף לַפַּשֶּׁה אֶלֶף לַפַּשֶּׁה לְכֹל מַפְּוֹת יִשְׂרָאֵל תִּשְׁלְחִוּ לַצְּבָא: 5 וַיִּמֶּסְרוּ מֵאַלְפֵּי יִשְׂרָאֵל אֶלֶף לַפַּשֶּׁה שְׁנִים־ לַצְּבָא: 5 וַיִּמֶּסְרוּ מֵאַלְפֵי יִשְׂרָאֵל אֶלֶף לַפִּשֶּׁה שְׁנִים־ לַשְּׁר אֶלֶף חֲלוּצִי צָבָא: 6 וַיִּשְׁלֵח אֹתָם מֹשֶׁה אֶלֶף לַצְּבָא לַפְּשְׁר הָבְּהוֹ לַצְּבָא בֹּיְנְיִם בְּוֹיְשְׁלֵח בִּיְרוֹת הַהְּרוּעֶה בְּיִדְוֹ: 7 וַיִּצְבְּאוֹּ עַל־מִיְדְיָן בַּבְּאוֹּ עַל־מִיְדְיָן בַּבְּאַ בַּאַיְבְּאוֹּ עַל־מִיְדְיָן בַּבְּאוֹ בַּלְיוֹת הַהְּרוּעֶה בְּיִדְוֹי. 7 וַיִּצְבְּאוֹּ עַל־מִיְדְיָן בַּבְּאוֹ בַּלִיתְרְנִוֹּה בָּאַתְיֹם בִּיְבָרוֹת הַהְּנִהְנְיִה בְּיִבְיֹבְרוֹת הַהְיִבְיּתוֹ בְּיִבְיּאוֹ עַל־חַבְּאוֹ בַּיְבְיּיִים בּיִּשְׁר צְנָה יִהוֹּה אֶּת־מִשֶּׁה וַיַבְּרִנְוֹּ בְּלִיתְוֹים בְּיִבְּיִם בִּיִּבְּאוֹּ עַל־מִּיְדְיִּוֹּן בַּבְּאוֹים בְּיִבְּאוֹים בּבְּיִבְּאוֹים בּבְּיִבְיּיִבְּאוֹים בְּיִבְיּיִבְּאוֹים בְּבְּבְאוֹים בּלְבִים בִּבְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּאוֹים בְּיִבְּאוֹים בְּיִבְּיִבְּאוֹים בְּיִבְּבְּאוֹם בְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּאוֹים בְּיִבְּיִבְּאוֹים בְּיִבְּיִים בְּבָּאוֹים בְּיִבְּבְיוֹ הַבְּבָּיִם בְּבְּיבְּיוֹם בְּמְּבְיבְיוֹ הַלְּיִבְּבְיוֹם בְּבְּבְיבְיוֹ בִּבְּיבְיִים בְּבְּיבְּיוֹם בְּעִּבְיבְים בִּבְּיבְּיבְיבְיוֹבְיבְּיִבְּבְיבְיוֹם בְּבְּיבְיבְים בְּיִבְּיבְיוֹבְיבְים בְּבְּיבְיבְיוֹבְיבְיבְּיוֹם בְּבְיבְיוֹבְיוֹבְיוֹם בְּבְּיבְיוֹבְיוֹם בְּיִבְּיבְיבְיוֹיִיבְּבְּאוֹים בְּבְיבְיוֹם בְּבְיבְיוֹבְיבְיוֹם בְּבְּבְיבְיוֹים בְּבְיבְיבְיוֹים בְּבְּיבְיוֹים בְּבְיבְיבְיוֹבְיוֹם בְּיִבְּיבְיוֹים בְּיִבְבְּאוֹים בְּבְיבְיוֹים בְּבְּבְיבְיוֹם בְּבְּבְּיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיבְּיבְּבְיוֹים בְּבְבְיבְיבְיבְיוֹים בְּבְבְּבְיוֹים בְּיבְיבְיוֹבְיבְיוֹים בְּבְּבְים בְּיבְּיבְיבְיוֹם בְּיבְּיבְבְיוֹים בְּבְּיבְּבְיוֹים בְּבְּיבְיבְיבְיוֹים בְּבְּבְּיבְיבְּיבְיוֹים בְּיבְיבְיבְיוֹים בְּיבְּבְיוֹם בְּיבְיבְיוֹים בְּבְּבְיבְיוֹים בְּבְבְיבְיוֹים בְּבְּבְיבְיוּישְׁבְּיוֹים בְּיוּבְיבְיוֹים בְּיבְבְיוּיִישְׁבְיוֹיבְיבְיבְּיבְיוֹים בּיוֹבְיוּים בּיבְּיבְיבְּיבְּיוֹים בְּיבְיבְּיבְיבְיוֹים בְּיבְּיבְיבְּיבְיוּים בְּיבְּבְיבְּיבְיוּים בְּי

-80 RASHI 03-

פִּינְחָס מִשֶּׁל יוֹסֵף? שֶׁנָּאֲמֵר: ״מִבְּנוֹת פּוּטִיאֵל״¹ — מָזֶרע יִּתְרוֹ שָׁפִּטְם עֲגָלִים לְעֲבוֹדְה זְרָה, וּמְזֶרַע יוֹסֵף שֶׁפִּטְפֵּט יִּתְרוֹ שָׁפִּטְם עֲגָלִים לְעֲבוֹדְה זְרָה, וּמְזֶרַע יוֹסֵף שֶׁפִּטְפֵּט יְּתְרוֹ שָׁבְּיִץ. שֶׁהְיָה מְשׁוּחַ מִלְחָמָה: וּבְּלֵי הַקְּרִיחַ מַלְכֵי זָה הָאָרוֹן וְהַצִּיץ. שֶׁהְיָה בְּלְעָם עִמְּהֶם, וּמַפְּרִיחַ מַלְכֵי מִדְיִן בִּכְשָׁפִים וְהוּא עַצְמוֹ פּוֹרֵחַ עִּמְהֶם, לְכָךְ נָאֱמֵר: ״עַל אֶת הַצִּיץ שֶׁהַשֶּׁם חְקוּק בּוֹ וְהֵם נוֹפְלִים עַל הַחֲלָלִים מִן הָאֲוִיר, חַלְלֵיהֶם״ בְּסֵבֶּר יְהוֹשֻׁעַיִּי: בְּּיָרוֹ. בְּרשׁוּתוֹ, וכן: ״וִיקּח את כּל ארצוֹ מִירוֹ״יִי:

לְכֹל מַטּוֹת יִשְׂרָאַל. לְרַבּוֹת שֵׁבֶט לֵוִי: וַיִּמְּסְרוּ. לְהוֹיִעֲהְ שַׁבְחוֹ שֶׁל רוֹעֵי יִשְׂרָאַל, כַּמְה הַם חֲבִיבִים עַל יִשְׂרָאַל: עַד שֶׁלֹא שְׁמְעוֹ בְּמִיתְתוֹ, מַה הוּא אוֹמֵר: "עוֹד יִשְׂרָאַל: עַד שֶׁלֹא שְׁמְעוֹ בְּמִיתְתוֹ, מַה הוּא אוֹמֵר: "עוֹד מְעָט וּסְקֶלְנִי": וְּמִשְּׁשְׁמְעוֹ שֶׁמִּיתַת מֹשֶׁה הְּלוּיְה בְּנִקְמַת מִדְין, לֹא רְצוּ לְלֶכֶת עַד שֶׁנִּמְסְרוּ עַל כְּרְחָן: 6 אֹתְם יְאָבִין, לֹא רְצוּ לְלֶכֶת עַד שֶׁנִּמְסְרוּ עַל כְּרְחָן: 6 אֹתְם מְבְּינִחְס מְּלִר שְׁבְּינְה שְׁהָנִרְ אָלְעָזְר? אָמַר הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹּא: "מִי שֶׁהְתְחִיל בַּמִּצְוָה — שֶׁהָרֵג כְּזְבִי בַת צוּר — הוֹא: "מִי שֶׁהְתְחִיל בַּמִצְוָה — שֶׁהָרֵג כְּזְבִי בַת צוּר — יִבְּר אַחֵר: שֶׁהְלַךְ לְנְקֹם נְקְמֵת יוֹסָף אֲבִי אִמוֹ שֶׁל שֻׁל שֶּׁבְּיֵת: "וְהַמְּדְנִים מְכְרוּ אֹתוֹ"בּי. וִמְנֵין שֶׁהְיְהָה אִמוֹ שֶׁל שֶׁל

12. שמות יז, ד. 13. בראשית לז, לו. 14. שמות ו, כה. 15. יג, כב. 16. במדבר כא, כו.

#### -& CHASIDIC INSIGHTS 03-

more comprehensive perceptions of truth. His lack of concern for his own image will also enable him to bare his shortcomings to another person and seek his guidance, thereby allowing him to solve his problems and progress in his self-refinement.<sup>40</sup>

Whoever is an enemy of the Jewish people is an enemy of God: This idea is expressed specifically in the context of the war with Midian because the Midianites in fact attacked both God and the Jewish people. They sought to physically destroy the Jews, and the means they used to try to do this was to entice them into sin, thus attacking God.<sup>41</sup>

Whoever is an enemy of the Jewish people is an enemy of God: The vengeance God sought against Midian was in response to the death of thousands of Jews that resulted from the encounter with Midian. These Jews died because the Midianite women enticed them into idol worship and moral transgressions. We see here how much God loves His people: He considers someone who opposes and attacks even transgressors such as these as if he had attacked God Himself.<sup>42</sup>

4 From all the tribes of Israel: Unlike other wars, the Levites were conscripted to fight in this one and

took a portion of the booty. This is because the purpose of this war, as we said, was to uproot the idolatry of *Pe'or*, the misuse and abuse of gross materiality. The Levites, consecrated from birth to the service of God, are always in danger of thinking that the proper response to the dangers of materiality is to renounce it altogether. Therefore, it was necessary to engage them in this war in order that they learn to fully appreciate the value of the elements of creation on the lower rungs of spirituality.

The lesson for us here is that the extent to which we dedicate ourselves to spiritual pursuits should not cause us to disparage those "beneath" us. As the sages have instructed us, "Be humble before *all* men." Everything and everyone has some positive aspect for us to value and learn from, no matter how holy we may be or have become. 44

The Torah goes into great detail about the booty of Midian and its purification in preparation for Jewish use and is quite terse about the details of the battle itself. This, again, is because the purpose of the war with Midian was not to conquer them or their land but to illustrate the proper attitude toward materiality.<sup>45</sup>

**<sup>40.</sup>** Likutei Torah 3:85d ff; Sefer HaMa'amarim 5659, p. 53 ff; Sefer HaMa'amarim 5747, p. 183 ff. **41.** Likutei Sichot, vol. 18, pp. 361-362. **42.** Sichot Kodesh 5734, vol. 2, p. 323. **43.** Avot 4:10. **44.** Reshimot 51. **45.** Likutei Sichot, vol. 33, pp. 197-198.

- 4 Moses continued, "You shall send a thousand of these men from each tribe from all the tribes of Israel—including the tribe of Levi, which normally is exempt from military service—into the army."
- 5 From the thousands of Israelites, a thousand men were given over for each tribe against their will, because they understood that fighting this battle would hasten Moses' death. Even though the Jews harassed Moses continually since the Exodus, they really valued him and tried to forestall losing him. Nonetheless, they reluctantly submitted to God's will, and there were thus 12,000 armed for battle.
- 6 Moses sent them—the thousand from each tribe—to the army. Because the excessive plunder from the battles with Sichon and Og had left the Israelites morally lax and susceptible to Balaam's plot, Moses told them not to take any booty

by themselves from this battle.32 In order to increase their spiritual merits, he sent them to the army along with Pinchas the son of Eleazar the priest, for his merit equaled that of the rest of the army. Although Eleazar was the high priest, it was Pinchas who accompanied the army because (a) he had begun the attack on the Midianites when he slew their princess, Kozbi,33 so it was fitting that he oversee its completion; (b) this was an opportunity for him to take revenge on the Midianites for buying his ancestor,34 Joseph,35 as a slave; and (c) he was the priest appointed to exhort the people before battle.36 Pinchas went out **with the sacred utensils**—the ark that always accompanied the Israelites into battle<sup>37</sup> and the high priest's garments, which the priest appointed to exhort the people before battle wore<sup>38</sup>-and the trumpets for sounding during battle<sup>39</sup> in his possession.

7 They mounted an attack against Midian, as God had commanded Moses, and they killed every male (See Figure 1).

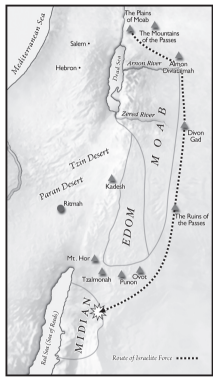


Figure 1: The Battle with Midian

#### ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ଔ-

suffers, or at least not be troubled. Furthermore, egocentricity blinds a person to other people's good qualities; since he is not sincere in his relationship with God and the world, he cannot believe that others are, either.

In contrast, someone who is not plagued with egocentricity will focus only on other people's good qualities. Their suffering will genuinely trouble him, since he will judge them favorably and find no justification for their suffering. If he does find some fault with someone else, he will admonish him in accordance with the Torah's guidelines for doing so, but he will not hate him.

Similarly, rather than viewing differences of opinion as an affront to his selfhood, the selfless person will view them as opportunities to arrive at higher,

<sup>32.</sup> Likutei Sichot, vol. 18, pp. 357 ff. 33. Above, 25:6 ff. 34. As was stated above, on 25:10. 35. Genesis 37:36. 36. Deuteronomy 20:1-4. 37. See Exodus 40:21. 38. Yoma 73a. 39. Above, 10:9.

שלישי (שני במחוברין) 13 וַיִּצְאוֹ מֹשֶׁה וְשֶּלְעָזְרְ הַכּּהָן וְכֶל־נְשִׂיאֵי הַעָּה לִקְרָאתֶם שָּל־מִחְוּץ לַמַּחְעָה: 14 וַיִּקְצְּף מֹשֶׁה עֵל פְּקוּהֵי הָחָיִל שָׁרֵי הְאָלְפִים וְשָׂרֵי הַמָּאוֹת הַבָּאָים מִצְּבָא הַפִּלְּחָמֶה: 15 וַיִּאמֶר אֲלֵיהֶם מֹשֶׁה הַחִיִּיתֶם כְּל־נְכֵבְה: 16 הַן הַבָּר הְּיִּ לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל בִּיהוָה עַל־דְבַר בְּלְעָם לִמְסָר־מַעַל בִּיהוָה עַל־דְבַר בְּעְוֹר וַתְּהִי הַמַּנֵּבֶּה בַּעֲבַר יְהוֹה:

—⊗ ONKELOS ഗ്ദ—— אַנְיָת מַלְבֵי מִדְיָן קְטָלוּ עַל 🛭 קְטִילֵיהוֹן יָת אֱוִי וְיָת רֶקֶם וְיָת צוּר וְיָת חוּר וְיָת רֶבַע חַמְשָׁא מַלְבֵי מִדְיָן וְיָת בִּלְעָם בַּר בְּעוֹר קְטָלוּ בְּחַרְבָּא: וֹשְבוֹ בְנֵי יִשְׂרָאֵל יָת נְשֵׁי מִדְיָן 🤊 וְיָת טַפְּלְהוֹן וְיָת כָּל בְּעִירְהוֹן וְיָת בָּל גַיתֵיהוֹן וָיָת בָּל נִכְסֵיהוֹן בִּזוֹי 10 וְיָת כָּל קּרְוֵיהוֹן בְּמוֹתְבָנֵיהוֹן וְיָת כָּל בֵּית סִגְדַתְהוֹן אוֹקִידוּ בְּנוּרָא: 11 וֹשְבוֹ יָת כָּל עֲדָאָה ּוְיָת כָּל דְבַרְתָּא בָּאֶנְשָׁא וּבִבְעִירָא: 12 וְאַיְתִיוּ לְוַת מֹשֶׁה וּלְוַת אֶלְעָזָר בַּהֲנָא וּלְוַת בְּנִשְׁתָּא דִבְנֵי יִשְׂרָאֵל יָת שִׁבְיָא וְיָת דְבַרְתָּא וְיָת עֲדָאָה לְמַשְׁרִיתָא לְמֵישְׁרַיָּא דְמוֹאָב דִי עַל יַרְדְּנָא דִירֵחוֹ: 13 וּנְפָּקוּ מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר כַּהֲנָא וְכָל רַבְרְבֵי כְנִשְׁתָא לְקַדְּמוּתְהוֹן לְמִבָּרָא לְמַשְׁרִיתָא: 14 וּרְגֵיז מֹשֶה עַל דִּמְמַנָּן עַל חֵילָא רַבְּנֵי אַלְפִין וְרַבְּנֵי מְאוְתָא דַאָתוֹ מֵחֵיל קְרָבָא: 15 נַאֲמַר לְהוֹן מֹשֶׁה הֲקַיֶּמְתּוּן כָּל נוּקְבָא: 16 הָא אָנִין הָנָאָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בַּעֲצַת בָּלְעָם לְשַקָּרָא שְקָר קֵדָם יִיְ עַל עַסַק פְּעוֹר וַהֲוַת מוֹתָנָא בִּכְנִשְׁתָא

-® RASHI Ø

א **הַמִשֶּׁת מַלְבֵי מִדְיָן.** וְכִי אֵינִי רוֹאֶה שֶׁחֲמִשְּה מְנָה 🖇 הַבָּתוּב, לְמָה הַוְקַק לוֹמֵר ״חֲמֵשֶׁת״? אֶלְּא לְלַמֶּדְךְ שֶׁשְּׁווּ כַלְּם בָּעֵצָה, וְהֻשְׁווּ כֻלָּם בַּפַּרְעָנוּת. בִּלְעָם הָלַךְ שָׁם לִּטֹל שָּׁכַר עֶשִּׂרִים וְאַרְבָּעָה אֶלֶף שֶׁהִפִּיל מִיִשְׂרָאֵל בַּעֵצְתוֹ. וָיָצָא מִמִּדִיָן לִקְרָאת יִשִּׂרָאֵל, וּמַשִּׁיאָן עֵצָה רָעָה. אָמַר לָהֶם: ״אָם בְּשֶׁהֶיִיתֶם שִׁשִּׁים רְבּוֹא לֹא יְכָלְתֶּם לְהֶם, ּוְעַבִשָּׁו בִּשְׁנֵים עֲשָׂר אֶלֶף אַתֶּם בָּאִים לְהִלְּחֵם״? נְתִנוּ לוֹ שְׂכָרוֹ מִשָּׁלֵם וְלֹא קִפְּחוּהוּ: **בֶּחָרֶב.** הוּא בָא עַל יִשְׂרָאֵל וְהֶחֱלִיף אָמְנוּתוֹ בְּאָמְנוּתִם, שָׁאֵין נוֹשְׁעִים אֶלָּא בְּפִיהֶם עַל יִדִי תִּפִּלָּה וּבַקָּשָׁה, וּבָא הוּא וְתָפַשׂ אֻמָּנוּתָם לְקַלְּלֶם בְּפִיו, אַף הֵם בָּאוּ עֶלָיו וְהֶחֱלִיפוּ אֻמְנוּתִם בְּאַמְנוּת ָּהָאָמוֹת, שֶׁבָּאִין בַּחֶרֶב, שֶׁנֶּאֱמֵר: ״וְעַל חַרְבְּךְ תִחְיֶה״ז: 10 טִירֹתָם. מְקוֹם פַּלְטְרִין שֶׁלְהֶם, שֶׁהוּא לְשׁוֹן מוֹשַׁב בְּמָרִים יוֹדְעֵי חָקֵיהֶם. דְּבָר אַחֵר: לְשׁוֹן מוֹשַׁב שְּׂרֵיהֶם, בָּמוֹ שֵׁמָתָרָגָם ״סַרְנֵי פָלְשָׁתִּים״³¹ — ״טוּרְנֵי פִלְשָׁתָּאֵי״: ַרוּ **וַיִּקְחוּ אֶת כָּל הַשְּׁלָל וְגוֹ׳.** מֵגִיד שֶׁהָיוּ כִּשִׁרִים וְצַדִּיקִים,

וָלֹא נֶחִשָּׁדוּ עַל הַגָּוֵל לִשְׁלֹחַ יָד בַּבִּוָּה שֶׁלֹא בִרְשׁוּת, שָׁנֶּאֱמַר: ״אֶת כָּל הַשָּׁלָל וְגוֹ״. וַעֲלֵיהֶם מְפֹּרָשׁ בַּקַבְּלָה: ״שָׁנַיִרְ כְּעֵדֶר הָרְחֵלִּים וְגוֹ״יי – אַף אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה שֶׁבָּךְ ּבָּלָם צַדִּיקִים: **שָׁלָל.** הֵן מִטַּלְטִלִין שֶׁל מַלְבּוּשׁ וְתַבְשִׁיטִין: **בַּז.** הוּא בִּזַת מִטַּלִּטִלִין שָׁאֵינָם תַּכִשִּׁיטִין: **מַלְקוֹחַ.** אָדָם ּוֹבְהֵמָה. וּבְמָקוֹם שֶׁכָּתוּב ״שְׁבִי״ אֵצֶל ״מֵלְקוֹחֵ״, ״שְׁבִי״ בָּאָדָם, וּ״מַלְקוֹחַ״ בַּבִּהַמְה: 1**3 וַיַּצְאוּ מֹשֶׁה וְאֶלְעָזְר** הַבּּבֹדֵן. לְפִי שֶׁרָאוּ אֶת נַעֲרֵי יִשְׂרָאֵל יוֹצְאִים לַחֲטֹף מִן הַבּוָה: 1**1 וַיִּקְצֹף משֶׁה עַל פְּקוּדֵי הֶחְיִל.** מְמֻנִּים עַל הַחַיִּל. לְלַמֶּדְךָּ שֶׁכָּל סִרְחוֹן הַדּוֹר תָּלוּי בַּגִּדוֹלִים, שֶׁיֵּשׁ כֹּחַ בְּיָדֶם לִמְחוֹת: 1**6 הֵן הֵנְּה.** מַגִּיד, שֶׁהָיוּ מַכִּירִין אוֹתָן, ״זוֹ הִיא שֶׁנִּכְשַׁל פָּלוֹנִי בָּה״: **בּּדְבַר בּּלְעָם.** אָמַר לְהֶם: ״אֲפִּלוּ אַתֶּם מַכְנִיסִים כָּל הֲמוֹנוֹת שֶׁבְּעוֹלְם, אֵין אַתֶּם יְכוֹלִים לְהֶם, שֶׁמֶא מְרָבִּים אַתֶּם מִן הַמִּצְרִים שֶׁהְיוּ שֵׁשׁ מֵאוֹת רֶכֶב בָּחוּר? בּוֹאוּ וְאַשִּׂיאֲכֶם עֵצָה: אֱלֹהֵיהֶם שֶׁל אַלּוּ שׂוֹנֵא זִמְּה הוּא וְכוּ''', כִּדְאִיתָא בְּ"חֵלֶק" ּיּבְסִפְרֵי:

<sup>.17</sup> בראשית כז, מ. 18. יהושע יג, ג. 19. שיר השירים ו, ו. 20. סנהדרין קו, א

8 As it happened, Balaam was in Midian at the time, for he had come to collect his fee for having caused the death of thousands of Israelites by advising Moab and Midian to entice them into the sins of idolatry and lechery. 46 When the Israelites attacked, he used his magical powers to make himself and the five kings of the Midianite confederation fly in the air, but Pinchas held up the high priest's headband to them, and the Divine Name engraved on it nullified the power of Balaam's magic. In this way, they killed the Midianite kings, making them fall from the air upon their own slain. Evi, Rekem, Tzur, Chur, and Reva were the five kings of Midian. They were equally guilty of scheming against the Israelites, and therefore all died the same way. Balaam, in the meantime, left the Midianite camp and approached the Israelite army, attempting to argue that it was useless to try to subdue Midian. "If," he argued, "when you were 600,000 strong, you could not resist the temptation to sin with the Midianite girls, what makes you think you can now resist the same temptation when you are only 12,000 strong?" The Israelites thereupon slew Balaam the son of Beor with the sword. This was poetic justice: Balaam had tried to usurp the Jews' weapon, their power of prayer, by battling them with his curses; the Jews in turn killed him by usurping the non-Jewish weapon, the sword.<sup>47</sup>

- 9 The Israelites took the Midianite women and their small children captive, and they plundered all their beasts, livestock, and all their possessions.
- 10 They set fire to all their residential cities and also to their castles, in which their political and religious leaders lived.
- 11 They took all the movable booty and all the living plunder of man and beast
- 12 and brought it all—the captives, the plundered animals, and the movable booty—to Moses and to Eleazar the priest and to the entire community of Israel in the camp, in the plains of Moab by the Jordan opposite Jericho. They did not appropriate any of it for themselves, just as Moses had told them.
- ◆ Third Reading (Second when combined) 13 Although the soldiers' behavior was impeccable, some of the young people started looting the booty when the army returned. To stop them, Moses, Eleazar the priest, and all princes of the community went out to meet them, outside the camp.
  - 14 When he saw the Midianite women, Moses became angry with the officers of the army—the commanders of thousands and the commanders of hundreds—who had returned from the campaign of war.
  - 15 Moses said to them, "Did you let all the females live?
  - 16 We can recognize them individually: they are the same ones who were involved with the Israelites on Balaam's advice to betray God in the incident of Peor, resulting in a plague among the congregation of God.

<sup>46.</sup> Above, on 24:14. 47. Compare above, on 21:18.

-80 ONKELOS 03-

17 וּבְעַן קְטוּלוּ כֶל דְּבוּרָא בְּטַפְּלָא וְבָּטִּפְלָא וְבָל אִהְתָא דִּידַעַת גָבֵר לְמִשְׁבְּבֵי בְּנִלְא בְּטַפְּלָא דְּידַעַת גָבַר לְמִשְׁבְּבִי בְּנוּרָא בְּעַשִּיּא דִּידָעַת גָבַר לְמִשְׁבְּי דְבוּרָא בְּעַשִּיּא דִּי לָא יְדָעָא מִשְׁבְּבֵי דְבוּרָא לְמַשְׁרִיתָא שַׁבְעָא יוֹמִין שִׁרוֹ מִבְּרָא נַבְּשְׁא וְכֵל דִּקְטֵל בְּקְטִילְא תִּדּוּן שָׁרוֹ בּלְתָא תִּדּוּן שַׁרְיִיתָא הַיִּוֹמָא תְּלִיתָאָה וּבְּיוֹמָא עַלְּוֹהִי בְּיוֹמָא תְלִיתָאָה וּבְיוֹמָא שָׁבִיעָאה אַתוּן וֹשְׁבִינוֹן: 20 וְכָל עוֹבֵּד שְׁבִינוֹן וְיָכֶל מָוֹ דְּמְשִׁרְ וְכָל עוֹבֵּד לְבוּשׁ וְכָל מָוֹ דְּמְשׁרְ וְכָל עוֹבִד מְעַדוּן אַלוֹהִי: 12 וְאָמֵר אֶלְעִוֹר בַּהָנָא דְּא גְּזָרִת חַיִּלְא דְּא בְּבָרִי מִילִיא דִּא בְּתַרוֹ לִילְרָבָא דָּא גְּזָרִת בּיִבּרִי אוֹרִית דִיי בּמִילִי דִיי ית משׁה:

17 וְעַהֶּה הִרְגוּ כָל־זָבֶר בַּמֶּף וְכָל־אִשָּׁה יֹדְעַת אֶישׁ לְמִשְׁבֵּב זָבֶר הַרְגוּ: 18 וְכֹל הַמַּף בַּנָּשִׁים אֲשֶׁר לֹא־זֶדְעוּ מִשְׁבַּב זָבֶר הַחְיִּוּ לָבֶם: 19 וְאַהֶּם חֲנְוּ מִחְוּץ לַמִּחְנֶה שִׁבְעַת יָמֵים כּל הֹרֵג נָפֶשׁ וְכִל וֹנִגַעַ בֶּחְלָּל תִּתְחַשְּאוּ בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי אַהֶם וּשְׁבִיבֶם: 20 וְכָל־בַּיְנִי אֲהָב וְכָל־בַּלִי־עֵץ בָּגֶּר וְכָל־בְּלִי־עֶוֹר וְכָל־מַעְשֵּׂה עָזִים וְכָל־בְּלִי־עֵץ הִתְחַמֵּאוּ: ם

21 וַיִּאמֶר אֶלְעָזֶר הַכֹּהֵן אֶל־אַנְשֵׁי הַצְּבָא הַבָּאִים לַפִּלְחָמֶה,זֹאת חָקַת הַתּוֹרָה אֲשֶׁר־צָזָה יִהוָּה אֵת־מֹשֵׁה:

∞ RASHI 🗷

שׁנֶּאֶמֵר: "וְאַתֵּן צֹאנִי צֹאן מִרְעִיתִי, אָדֶם אָתֶּם"<sup>12</sup> — אַתֶּם קְרוּיִים "אָדָם" וְאֵין אָמוֹת הָעוֹלְם קְרוּיִין "אָדָם", מוֹדָה הוּא שֶׁהָגוֹיִם מְטַמְאִים בְּמַגַּע וּבְמַשְׂא, שֶׁלֹּא נֶאֱמֵר "אָדָם" אֶלָּא אֵצֶל טֻמְאַת אֹהָלוֹת, שֶׁנָּאֲמֵר: "אָדָם כִּי יְמִוֹת בְּאֹהֶל"<sup>12</sup>: אַבֶּם וּשְׁבִיכָּם. לֹא שֶׁהַגוֹיִם מְקַבְּּלִין טְמְאָה וּצְרִיכִין הַוְּאָה, אֶלָּא מָה אַתֶּם בְּנֵי בְּרִית, אַף שְׁיִבּיֹנִם וְהַשְּׁלְּבִים וְהָאָה: 20 וְכָּל שָׁיָבוֹאוֹ לַבְּרִית וְיִשַּמְאוֹ, צְרִיכִין הַוְּאָה: 20 וְכָּל שְׁעָבוֹת עָזִים. לְהָבִיא בְּלֵי הַקּרְנִים וְהַשְּלְפִים וְהָצֵעְמוֹת: מִמְנוֹ הַלְּאָה מִשְׁנִּ הָּלְכִוֹת נְעוֹלֵי נְבְרִים. בְּא לִעְיָר הַבֹּהָן וְגוֹי. לְפִי שֶׁבָּא משְׁה לְּכְלֵל בַּעָס, בְּא לְנְיִת וְנִשְׁמְוֹי לָמְלוֹא מִמֶנוּ הַלְכוֹת גִּעוֹלֵי נְבְרִים. בְּא לְכְלֵל בָעַס, בְּא לְבְלָל שְעוֹת, וְבִן אַתְּה מוֹצֵּב בְּשְׁמִינִי לַמִּלּוֹאים, שֶׁנָּאֲמָר: "וַיִּקְצִף עַל אִרְבְל אִיתְמְר" בְּא לְכְלֵל בַעַס, בָּא לְכָלַל בָעַס, בָּא לְכְלֵל בְעַס, בָּא לִבְלְל בְעַס, בָּא לְכְלֵל בְעָס, בָּא לְבְלֵל אִיתְוֹת וְנִי אָבְיֹר בְּבְּל בְעַל אִר וְנִי בְּא לְבְלֵל בְעַם אִינְי בָּמְלוֹינִי לָמְלּוֹת בְּא לִבְלְל בְעַס, בָּא לְבְלָל בְּבְעס, בָּא הַמֹּרִים" — בָּא לְכְלֵל בַעַס, בָּא לְבְלֵל בְּעַם טִּבְּי בְּיִבְּבְּבְּל בְּבִים וְהָבְּלְבִילִם בְּבְּל בְּעַם עִנְי בְּבְּבְי בְּיִבְּי בְּבְּבֹי בְּיִבְּי בְּבְּלִי בְּבְל בְעַם עִּבְי בִּיִּי בְּיִי בְּבִי בְּי בְּבָּים בְּבְּבִים בְּבְּבּל בְּבִים בְּבְיּבְּבְי בְּבִים בְּבְּבּי בְּיִים בְּבְּי בְּבִים בְּי בְּבִים בְּיִבְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּבְים בְּבְּבִים בְּבְּבִים בְּבְּבּים בְּי בְּבִים בְּבְיִבּים בְּבִים בְּבִים בְּיִבְים בְּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבִּבּים בְּבְבּים בְּבִּים בְּבְבּים בְּבִּבּים בְּבְבּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּל בְּבִים בְּבְּבּים בְּבִּים בְּבִּבּים בְּבְּבּים בְּבִּבּים בְּבִּבְּבִים בְּבְּבְּבִים בְּיִבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּבִים בְּבִּבְּבִים בְּבִּבּים בְּבִים בְּבִּבְּבִּים בְּבִּבְּבִים בְּבִּבְּבִים בְּבִּבְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּבִים בְ

17 וְכָּל אִשְּׁה יֹדַעַת אִישׁ. רְאוּיָה לְהַבְּעֵל אַף עַל פִּי שָׁלֹא נִבְעַלָּה. וְלִפְנֵי הַצִּיץ הָעֲבִירוּם, וְהָרְאוּיָה לְהַבְּעַל פָּנִיהְ מוֹרִיקוֹת: הְּרֹגוּ. לְמָה חָזֵר וְאָמֵר? לְהַבְּסִיק הְעִנְיְן, בְּבָיי רַבִּי יִשְׁמְעֵאל, שָׁאִם אֲנִי קוֹרֵא: ״הַרְגוּ כְל זְכָר בַּשְׁף דְּבָרִי רַבִּי יִשְׁתְעַאל, שָׁאִם אֲנִי קוֹרֵא: ״הַרְגוּ כְל זְכָר בַּשְׁף וְכַל אִשָּׁה יֹדַעת אִישׁ וְכֹל הַשֵּׁף בַּנְּשִׁים וְגוֹ׳״, אֵינִי יוֹדֵע אִם לַהְרָים, אוֹ לְהַחְיוֹת עִם הַשְּף, לְכָךְ נָאֶמֵר ״הְרֹגוּ״. יִ פִּל הָּבָי שְׁהַבְּלִי מְטַמֵּא אָרְם הַבְּּעִיוּ בַּמְבַבְּר וְלְמֶּדְף הַבְּתוּב שֶּׁהַבְּלִי מְטַמֵּא אָרְם הַבְּתוּב מְדַבְּר. וְלִמֶּדְף הַבְּתוּב שֶּהַבְּלִי מְטַמֵּא אִרְם הַבְּתוֹב מְדַבְּר. וְלְמֶּדְף הַבְּתוֹב שֶׁהַבְּלִי מְטַמֵּא אִרְם בְּחָבוֹרֵי הַמֵּת, בְּאָלוּ נוֹגַע בָּמֵת עֵצְמוֹ. אוֹ יָכוֹל אֲבְּלּי הַבְּרָל הִי הְבַּוֹרוֹ, אַף הוֹרָג עַל יְדִי חִבּוּרוֹ, אַף הוֹרָג עַל שָׁתִּים, הְיִבְי הְשִׁאוּ בְּאֹהַל בְּאַר הַבְּיִ מְשִׁאִי בְּאָב, גֹּי בְּבִי הִבְּיה הַבְּמִי בְּהָב, גֹּיִי מְתִּים, אִנִין מְשִּאִי בְּאָר בְּמִים הִוֹרְ מִבְּרִי הַשְּאוּ. בְּמִי הָבְּי הִבְּירוֹ מְשִׁמִּי בְּלִי הְאָבוֹר לוֹמֵב בְּמָבְירוֹ מְשִׁמְּאִי בְּשִׁה בְּבִי הְבִּרִי הַשְּאוֹי בְּאַם בְּבִי הִבְּים הִיִּים הִּבִּי הָבְּתִים הַבְּיִן הְשִׁאָר בְּבִי הַבְּיִל הָבִי בְּיִבְּי הָשִּאוֹי בְּאִם מְּיִבְי הָבִּי בְּיִבְי הָבִילְ מְשָׁמָאִין בְּאֹל, לְבָרִי הַאוֹמָר לוֹבְתִי בְּיִב אָנִים מְשִׁמִּאין בְּאֹם מְּצִים בְּעִבְּי הָּשִׁבְּיל בִּי בְּיִבְי הָבִיים בְּיִבְּי הָּבְיּעִם בְּיִים הָּבְיוֹ בְּיבְּים בְּיִבְּים הָּבְּיִים בְּיִבְּים בְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּי בְּבִּים בְּיבְּים בְּיבּבְּים בְיבְּעִּים בְּיבְּים בְּיִבְים בְּיִבּי הָּבְּיִבְּע בְּבְים בְּיִבְיּים בְּיִבְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּים בְּיבְּיוֹי הָבִיים בְּיבְּים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְים בְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְיוּ הְבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּים בְּיִבְיּיִים

#### **≫** INNER DIMENSIONS ❖

[continued...] or heated until white-hot in order to make it physically release the forbidden food it has absorbed, while a vessel that has been defiled needs only to be immersed in a *mikveh*—whose waters merely surround the vessel from without and do not physically affect the walls of the vessel in any way.

Inasmuch as our sense of logic is tied largely to our physical senses, the process used to make a vessel give up the forbidden food it has absorbed seems more logical than the process used to purify a vessel from ritual defilement. It goes somewhat against the grain of logic to say that immersing a vessel in a specified volume of water originating from a specified source can somehow affect it.

Ritual defilement by contact with a corpse is even more abstract than regular ritual defilement, so the means used to purify it—sprinkling a few drops of a specially prepared solution on the outside of the affected person or vessel—are even more "spiritual" and counter logic even more.

This explains how Moses erred regarding the power of the solution of the ashes of the red cow: Moses was the "escort of the King" (God), and looked at reality from the higher, Divine perspective. Accordingly, he felt that the potency of

- 17 So now kill every male child, and you shall also kill every woman who is old enough to have carnal intercourse with a man, even if she is still a virgin.
- 18 But you may keep alive all the young girls who are not old enough to have carnal intercourse with a man, for yourselves. We will determine which ones are in which category by having all the women pass in front of the high priest's headband; the faces of those mature enough for carnal relations will turn green.
- 19 And those of you who have been defiled through contact with a corpse during the war or will kill the captives now must encamp outside the camp, that is, not enter the courtyard of the Tent of Meeting for at least seven days; specifically, whoever either came in contact with a corpse indirectly through having killed a person with a sword or some other instrument that transmits defilement or who touched a corpse directly shall purify himself on the third and seventh day after he begins counting, with the solution made of the ashes of the red cow.<sup>48</sup> This applies to both you and to any of your captives who have converted.
- 20 Similarly, **all garments, leather articles, any goat product**, including those made of its hair, horns, claws, and bones, **and every wooden** and metal **article** that came in contact with a corpse **shall undergo** the same **purification** rites."
- 21 In his anger at the army over their having left the Midianite women alive, Moses mistakenly assumed that purifying the plundered eating utensils from the defilement of having come in contact with a corpse would also purify these same utensils from the forbidden food they had absorbed and from the impurity they possessed by virtue of belonging to a non-Jew.<sup>49</sup> So Moses' nephew, **Eleazar the priest, said to the soldiers returning from battle, "This**—the laws of purification from defilement through contact with a corpse that Moses just reviewed for you—is the statute that Gop commanded Moses, and you must do as he said.

#### ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ଔ

17 You shall kill every woman who can have carnal intercourse with a man: The Midianite women who had seduced the Israelite men clearly deserved the death penalty, for they were guilty of causing them to sin and had thus proven themselves to be either outright malicious or incapable of standing up to mass evil. Those who did not participate in Balaam's scheme (if there were such) but were simply non-virgins had to be killed because their attitudes toward carnality and femininity had already been spoiled by the relations they had engaged in as part of the corrupt Midianite society. Their attitudes and jadedness rendered them not only unfit to join the ranks of the Jewish people but a danger-

ous influence that could not be allowed to seep into the society of holiness and corrupt it. But why was it necessary to kill the Midianite women who were merely old enough for carnal relations, even if they were still virgins?

Presumably, they had to be killed because the very fact that they had reached puberty and were therefore ready at any time to join the ranks of the carnally active women meant that they already considered themselves part of the depraved Midianite culture and had absorbed its values. This put them in the same category as their experienced compatriots.<sup>50</sup>

#### > INNER DIMENSIONS ◆

[21] The fundamental difference between ritual defilement (*tumah*) and absorption of forbidden food is that the latter penetrates *into* the vessel,

while the former resides spiritually *around* the vessel. Thus, a vessel that has absorbed forbidden food needs to be immersed in boiling water

−⊗ ONKELOS ഗ്ദ—

יַת דַּהָבָא וָיָת בַּסְפַּא יַת בַּסְבָּא יַת נָקשׁתָּא יָת פַּרִזְלָא יָת אַבָּצָא וִיָת אַבָרָא: 23 כָּל מִדַעַם דִּמִתַּעַל בַּנוּרָא תַעַבִרְנֵה בְּנוּרָא וִיִּדְכֵּי בָּרֵם בָּמֵי אַדָּיוֹתָא יִתַּדִּי וְכֹל די לַא מִתַעל בִּנוּרַא תַעַבְרְנֵה לבושיכון 24 ותחורון בְּמֵיָא: ביומא שביעאה ותדכון ובתר בַן הַעֵלוּן לִמַשִּׁרִיתָא: 25 וַאֲמַר יי למשה למימר: 26 קבל ית חָשִׁבַּן דַבָּרַת שִׁבִיָּא בָּאֵנְשָׁא וּבְבַעִירָא אַתּּ וָאֱלְעָזֶר כַּהַנָּא וֹתְפַלֵּיג וֹתְפַלֵּיג בַּהָשׁתָא: 27 וֹתְפַלֵּיג יָת דָבַרָתָא בֵּין גַבְרֵי מִגִיחֵי קּרָבָא דּנְפָקוּ לְחֵילָא וּבֵין כָּל כְּנִשְׁתָּא: יַ מַן גַבְרֵי נַסִיבָא קַדָם יִיַ מַן גַבְרֵי zs מגיחי קרָבָא דִּנִפָּקוּ לִחֵילָא חַד נַפִּשָא מַחַמַשׁ מִאָה מִן אֵנָשָא ומָן תוֹרֵי ומִן חֲמָרֵי ומִן עָנָא: 22 אַך אָת־הַנָּקב וְאָת־הַכָּסֶף אֶת־הַנְּחֹשֶׁת אֶת־הַבּּרְזֶּל אֶת־הַבְּרָל וְאֶת־הַעֹּפֶרת: 23 כָּל־דְּבָּר אֲשֶׁר־יִבְא בָאֵשׁ אֲת־הַבְּעָר: 23 כָּל־דְּבָּר אֲשֶׁר־יִבְא בָאֵשׁ וְטְהֵר אַךְ בְּמֵי נִהָּה יִתְחַמֵּא וְכֹל אֲשֶׁרְ לְא־יָבָא בָּאֵשׁ תַעֲבִירוּ בַמֵּים: 24 וְכִבַּסְתָּם בּנְּדִיכֶם לָא־יָבָא בָּאֵשׁ תַעֲבִירוּ בַמֵּים: 24 וְכִבַּסְתָּם בּנְּדִיכֶם בַּיִּים הַשְּׁבִיעִי וּטְהַרְתָּם וְאַחָר תָבָאוּ אֶל־הַמַּחְנֵה: ם

רביעי 25 וַיָּאמֶר יְהוֶה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: 26 שָּׁא אֵת רְאשׁ מַלְלְּוֹתַ הַשְּׁבִּי בָּאָדֶם וּבַבְּהֵמֶה אַתָּה וְאָלְעָזְר הַבּּהֵׁן וְרָאשֵׁי אֲבְוֹת הֲעֵבֶה: 27 וְחָצִּיתְ אֶת־הַמַּלְלְוֹת בּין תְּפְשֵּׁי הַמִּלְחָלָּה הַיִּצְאָים לַצְבֵא וּבֵין כְּל־הֵעֵבֶה: 28 וְהַרֵמֹתָ מֶׁכֶם לֵיהוָה מֵאֵת אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה הַיִּצְאָים לַצְּבָא אֶחֶר נֶּפֶשׁ מֵחֲמֵשׁ הַמֵּאוֹת מִן־הָאָדָם וּמִן־הַבָּלְּר וֹמִן־הַצָּאן:

-∞ RASHI ഗ്ദ

זֶה לְטַהֲרוֹ מִטְּמְאַת מֵת. אָמֵר לְהֶם: צְרִיכִין הַבּּלִים גִּעוֹל לְטַהֲרָם מִן הָאִסוּר, וְחָטוּי לְטַהֲרָן מִן הַשָּׁמְאָה. וְרַבּּוֹתֵינוּ דְּרְשׁוּ מִבְּאוֹ", שֶׁאָף לְהַבְּשִׁיּרָן מִן הָאִסוּר, הִטְעִין טְבִילְה לְּכָלֵי מַתְּכוֹת. וּ"מֵי נִבְּהּ" הַבְּתוּבִין בְּאוֹ, דְּרְשׁוּ: מִיִּם הְטְבֹּל בְּהָם נִדְּה, וְכַמָּה הֵם? אַרְבְּעִים סְאָה: וְרַאוּיִם לִטְבֹּל בְּהָם נִדְּה, וְכַמָּה הֵם? אַרְבְּעִים סְאָה: וְבִי הְאוּר, בְּגוֹן בֹּא בָּבֹל אֲשֶׁר לֹא יָבֹא בָּאשׁ. בְּל דְּבָר שָׁאֵין תַּשְׁמִישׁוֹ עַל יְבִי הָאוּר, בְּגוֹן: כּּוֹסוֹת וּצְלוֹחִיּוֹת, שֶׁמִּשְׁמִישׁן בְּצוֹנֵן וְלֹא בְּלְעוֹ אִסוּר: תַּעֲבִירוּ בִּמִּים. מַטְבִּילְן וְדִיּוֹ, וְדְיְקָא בְּלֵי בְּלְעוֹ אִסוּר: תַּעֲבִירוּ בִּמְיִם. מַטְבִּילְן וְדִיּוֹ, שְׁאֵין טְמֵא מַתְּכוֹת: אָלּהָת מִמְּחָנָה לְוְיָה וִמְמְּחֲנָה יְשְרָאֵל: 26 שָׁא מֵת טְּעוּן שִׁלּהַם מִמְּחֲנָה לְוְיָה וִמְמְחֲנָה יִשְׁרָאֵל: 26 שְׂא אֵת הַחֶשְׁבְּוֹן בִּיוֹ לִאִלּוּ וְחֵצִיתְ אֶת הַמִּלְלְּחֹח בִּין בְּאָל בִּין לִּאלוּ וְחֵצִיתְ אֶת הַמְּלְלִּחִ בִּין בְּצִי לִּאלוּ וְחֵצִיתְ אֶת הַמְּלְּחָׁת בִּין בְּיִי לְּאַלוּ וְחֵצִיתְ אָת הַחְמָבְּה וְנִיּי לִאלוּ וְחֵצִיתְ אָת הַּחָבָּה וְּצִיי לְאֵלוּ וְחֵצִיתְ לְּאַר בִּיוֹ לִאִלוּ וְחֵצִית לְאָלוּים בִּוֹן וְלִיחִ מִבְּיוֹ בְבִּיוֹ בְּלִילִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בְּבָּים מִבְּבּים מִבְּים בְּעִים מִּבְּים מִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּעִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבּים בְּיִים הִייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹת בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִילְּים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּנִים בְּיִבְּייים בְּבּבּיים בְּים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִבְּים בְּבְּישׁיבְּיוֹ בְּבְּים בְּישִׁיּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְים בִּים בְּבָּבְיתִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּעִים בְּיבִים בְּבִּים בְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְ

22 אַך אֶת הַזְּהָב וְגוֹ׳. אַף עַל פִּי שָׁלֹּא הַוְהִיר לְכֶם עַל מִשְׁה אֶלְּא עַל הִלְכוֹת טֻמְאָה, עוֹד יֵשׁ לְהַוְהִיר לְכֶם עַל הַלְכוֹת אָמְאָה, עוֹד יֵשׁ לְהַוְהִיר לְכֶם עַל הַלְכוֹת גִעוֹל. וְ״אַךְ״ לְשׁוֹן מִעוּט, בְּלוֹמֵר מְמֻעְטִין אַתֶּם הַלְּהֹשְׁהִמֵּשׁ בַּכֵּלִים, אֲפִלּוּ לְאַחַר טְהֲרְתָן מִשְׁמְאַת הַמֵּת, עַד שָׁיִּשָּׁהָרוּ מִבְּלִיעַת אָסוּר נְבֵלוֹת. וְרַבּוֹתֵינוּ אָמְרוּ״: ״אַךְ אֶת הַחָּהָב״, לוֹמֵר, שֶּצְרִיךְ לְהַעֲבִיר חֲלֶדְה שָׁלוֹ קְּהַ שָׁכִּי, עַשְׁרִילָּה לְשׁוֹן ״אַרְ״ — שֻׁלֹּא יְהֵא שָם חֲלֶדְה, אַדְּ הַמָּתְ רָבְּאֹשׁ. כְּבָשְׁל בּוֹ בְּלוֹם: תַּעֲבִירוּ בְּאַשׁ: כְּדֶּבְ אֲשָׁר יָבֹא אַבְּ הַבְּיר בְּשִׁל בִּוֹ בְּלוֹם: תַּעֲבִירוּ בְאַשׁ: כְּבָלְה, הַשְּׁמִישׁוֹ בִּל יְבִי חַמִּין יַגְעִלְנוּ בְּחָמִין, בַּא בַר בְּיִלְיתוֹ: מָה שֶׁתַשְׁמִישׁוֹ עַל יְרֵי חַמִּין יַגְעִילֶנוּ בְּחָמִין, וּמָה שָׁתִשְׁמִישׁוֹ עַל יְרֵי צְלִי, בְּגוֹן הַשַּפּוּד וְהָאַסְבְּלָה, וֹבָה בְּמִנִי בְּיִב בְּמִינוֹ יִבְי בְּמִוֹן יִנְעִלְנוּ בְּאוֹר: אָךְ בְּמֵּי בְּיִוֹ יִבְי תְּחָשְׁא. לְפִי פְשׁוּטוֹ ״חְטוּיוֹי יִבְעִלְנוּ בְּאוֹר: אָךְ בְּמֵּי נְבָּי הְתִּחַשְּׁא. לְפִי פְשׁוּטוֹ ״חִטוּיוֹ יִיִר בְּמִינוֹ בְּהִי בְּשׁוֹי וֹיִבי בְּמִינוֹ בְּבִי בְּעִינוֹ בְּיִב בְּבִי בְּיוֹ בְיִי בְּיִבִי בְּמִּינוֹ בְּבִי בְּבִּיוֹ בִי בְּבִי בְּיִבְּיוֹ בְּבִי בְּיִבְי בְּבִּתְּבְיִי בְּיִבְּיִבְיִים בְּבִּיוֹ בְּבִי בְּבִייוֹ בְּבִיּנִים בְּבִינוֹ בְּאוֹר: אָךְ בְּבִיּר בְּבִי בְּבִיי בְּיִבְּי בְּיִבְיִים בְּשׁוֹים וֹי בִּיִבִי בְּבִיּים בְּיִבּי בְּשִׁרִים בְּבִיי בְּבִּי בְּבִיי בְּיִבִּי בְּבִיי בְּיִבּי בְּבִיי בִּי בְּבִיי בְּיִבְּיִבּי בְּבָּבִיי בְּבְּי בְּעִינִים בְּבִי בְּבִּי בְּיִבְי בְּבִיי בְּיבִי בְּיִבְּיִי בְּבִיי בְּבִיי בְּבִיי בְּיִי בִּיי בְּיִי בְּיִי בְּיִייִּים בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּעִייְים בְּיִים בְּיִים בְּילִים בְּיִים בְּילִים בְּיל בְּיִים בְּיל בְּיִים בְּיל בְּיבְייִים בְּיל בְּשִׁבְּיים בְּעִילְּים בְּיל בְּיבְייִים בְּיוֹיבְיים בְּעִייִים בְּיִים בְּעִייִים בְּיבְּיוֹים בְּיִיבְּיים בְּיל בְּיבְּיְים בְּיבְיים בְּיל בְּיִים בְּיים בְּיבְּיים בְּיים

26. ילקוט שמעוני תשפייה. 27. עבודה זרה עה, ב.

#### **≫** INNER DIMENSIONS ❖

**[continued...]** the solution of the ashes of the red cow should be sufficient to penetrate the innermost aspects of the person or vessel: an overall change in a person's attitude should by right affect all aspects of his or her life, down to the minutest details.

Eleazar, however, was the priest, the "escort of the Queen" (the people). He looked at reality from the earthly perspective, and therefore knew that sweeping, overall changes are not enough; the individual must work on his or her inner self directly, as well.<sup>54</sup>

<sup>54.</sup> Likutei Sichot, vol. 8, pp. 184-185.

- 22 **But** even after you have purified the captured utensils from defilement caused by contact with a corpse, you must also purify these utensils from the forbidden food they absorbed and from the impurity of belonging to a non-Jew, through a different process. Metal vessels—**the gold, the silver, the copper, the iron, the tin, and the lead**
- 23 in fact, whatever is used in fire, you shall pass through fire the same way it is used, and then it will be purified. If it is a cooking vessel used with boiling water, you must immerse it in boiling water. If it is used directly over the fire, you must heat it until it turns white-hot. This is how a metal utensil releases the forbidden food it has absorbed. You must, however, remove any rust from it first, so nothing interposes between the metal and the cleansing medium. (In contrast to metal vessels, earthenware vessels used in fire never release the forbidden food they have absorbed, so such vessels cannot be purified.)" Although the people knew the principles involved in removing forbidden food from vessels<sup>51</sup> (and therefore Moses did not need to mention these laws after the battles with Sichon and Og), Eleazar had to repeat them here because (a) Moses had implied that they were not applicable; (b) Moses had not overseen this battle, so extra care was necessary to ensure that the soldiers followed all the applicable laws properly, and (c) the Midianites had rusty vessels, so the law applicable to such a case had to be articulated now.<sup>52</sup> "But before you purify a metal vessel from the forbidden food it has absorbed, it must be purified with sprinkling water, that is, the solution made with the ashes of the red cow, to purify it from the defilement caused by contact with a corpse, and even if the vessel is brand new, it must be immersed in the purifying water of a mikveh, the ocean, or a flowing river or stream to purify it from the defilement caused by non-Jewish ownership. Whatever vessel is not used in fire does not absorb any forbidden food; therefore, you need only immerse it in purifying water after purifying it from contact with a corpse.
- 24 In order to complete the process of purification from defilement by a corpse, mentioned by Moses, **you shall immerse** yourselves and **your garments** in purifying water **on the seventh day** after you began counting, **and** thus **become** ritually **pure**;<sup>53</sup> only **afterwards**, **you** and your garments **may enter the camp**, that is, the courtyard of the Tent of Meeting."
- ♦ Fourth Reading 25 God spoke to Moses, saying,
  - 26 "Take a count of the plunder of the captive people and animals, you, together with Eleazar the priest and the heads of the paternal houses of the community.
  - 27 And you shall divide this plunder equally between the warriors who went out to battle and the rest of the entire congregation. The soldiers may keep whatever moveable property they captured, however, all for themselves.
  - 28 And you shall levy a tax for God from the half you gave to the soldiers who went out to battle: one out of every 500 of the people, the cattle, the donkeys, and the sheep.

**<sup>51.</sup>** Leviticus 6:21. **52.** *Likutei Sichot*, vol. 18, p. 369, note 43. **53.** Above, on 19:12.

29 בְּמַחֲצִיתֶם תִּקֶחוּ וְגַתַתָּה לְאֶלְעָזֶר הַכּהַן תְּרוּמַת יְהוָה: 30 וּמִמְּחֲצָׁת בְּגֵי־יִשְּׂרָאֵל הִכַּח | אֶחֶד | אָחֵז מִן־ לַבַּלָּאָנִם מִּוֹרַהָּאָנָם מִוּרַבַּבָּלֶר מִוּרַבְּבָּלָ מָבֶּל־הַבְּהַמֶּה וְגָתַתָּה אֹתָם לַלְוֹיִּם שִּׂמְבֵי מִשְּׁמֶּנֶת בִּשְׂבֵן יְהוֶה: 31 וַיַּעשׁ כוֹשֶּׁה וְאֶלְעָזֶר הַבֹּהֶן בַּאֲשֶׁר צִּנְּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה: 32 וַיְהִל הַפַּלְלְּוֹחַ יֶנֶתר הַבָּּוֹ אֲשֶׁר בְּוֹזַוּ עַם הַצָּבֶא צֹאן שַשׁ־מֵאָוֹת אֶלֶף וְשִׁבְעִים אֶלֶף וַחֲמֵשֶׁת אַלְפִּים: 33 וּבָלֶּר שְׁגַיִם וְשִּׁבְעֵים אֶלֶף: 34 וַחֲמִּדִּים אֶחֶר וִשִּׁשִּׁים אֶלֶף: 35 וִגָּפָשׁ אָדָׁם לִּוֹיְהַנְּשִּׁים אֲשֵׁר לא־יָדְעוּ מִשְּׁבַב זָבֶר בָּל־יֶּבֶשׁ שְׁנַיִם וּשְׁלשִׁים אֱלֶף: 36 וַתְּהִי הַמֶּחֶצְּה הֵלֶק הַיְּצְאָים בַּצָּבֶא מִסְפַּר הַצֹּאן שָׁלשׁ־מֵאָוֹת אָבֶלְ וּשְׁלשֵׁים אֶבֶלְ וְשִׁבְעַת אֲלָפֶּים וַחֲמֵשׁ בַאוֹת: 37 וַיְהֵי הַפֶּּכֶם לֵיהוָה מִן־הַצָּאו שֵׁשׁ בַאוֹת חָבֵשׁ וְשִּׁבְעֵים: 38 וְהַבָּבֶּלֶר שִׁשָּׁה וּשְׁלֹשָׁים אֱלֶף וּמִבְּסָם לֵיהוָה שְׁנַיִם וְשִׁבְעִים: 39 וַחֲמֹּדִּים שְׁלֹשִׁים אֶלֶף וַחֲבֵּוֹשׁ בֵאְוֹת וּמִבְּמָם לֵיהוָה אֶתָד וְשִׁשִּׁים: 40 וְנֻפֶּשׁ אָדָם שִׁשַּׁה עֲשֶׂה אָלֵף וּמִכְסָם לֵיהוָה שָנֵים וּשָׁלשֵׁים נָפַש: 41 וַיִּתֵן משָׁה אָת־מֶבֶם תְרוּמַת יְחוָֹה לְאֶלְעָזֶר הַכּּהֻן בַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אָת־משֶׁה:

 חמישי 42 וּמְמַּחֲצִית בְּגֵי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר חָצָה מֹשֶׁה מִן־ הַאֲנְשִׁים הַצְּבְאִים: 43 וַתְּהֵי מֶהֶצְת הֱעֵה מִן־הַצְּאוּ שְׁלשׁ־מֵאִוֹת אֶּלֶף וּשְׁלשִׁים אֶּלֶף שִׁבְעַת אֲלָפִים וַחֲמִשׁ מֵאְוֹת: 44 וּבְלֶּך שִׁשָּׁה וּשְׁלשִׁים אֱלֶף: 45 וַחֲמִדִּים שְׁלשִׁים אֶלֶף וַחֲמִשׁ מֵאְוֹת: 46 וְגַפָּשׁ אָדְׁם שִׁשְּה עְשֶׂר שֵׁלשִׁים אֶלֶף וַחֲמִשׁ מֵאְוֹת: 46 וְגַפָּשׁ אָדְׁם שִׁשְּה עְשֶׂר אֵלֶף:

——⊗ ONKELOS બ્s—— 29 מַפַּלְגוּתְהוֹן תִּסְבוּן וְתֵיהַב לְאֶלְעָזֶר בַּהְנָא אַפְרָשוּתָא קֶדָם יָיָ: 30 וּמִפַּלְגוּת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל תִּסַב חַד דְאָתַּחַד מָן חַמְשִׁין מָן אֶנְשָׁא מן תוֹרֵי מִן חֲמָרֵי וּמִן עָנָא מִכְּל בְּעִירָא וְתֵיהַב יַתְהוֹן לְלֵּוָאֵי נְטְרֵי מַשְרַת מַשְׁבְּנָא דַייָ: 31 וַעֲבַד משָׁה וְאֶלְעָזָר כַּהֲנָא כְּמָא דִי פַּקֵּיד יְיָ יָת מֹשֶה: 32 וַהֲוָה דְבַרְתָּא שְאָר בּוָא דִי בְזוֹ עַמָּא דִנְפָקוּ לְחֵילָא ענָא שִׁית מְאָה וְשַׁבְעִין וְחַמְשָׁא אַלְפִין: 33 וְתוֹרֵי שַבְעִין וֹתְרֵין אַלְפִין: 34 וַחֲמֶרֵי שִׁתִּין וְחַד אַלְפִין: 35 וְנַפְשָא דֶאֶנְשָא מִן נְשַׁיָא דִי לָא יְדָעָא מִשְׁכְּבֵי דְכוּרָא בָּל נַפְשָׁתָא הְלָתִין וּתְרֵין אַלְפִין: זַכְרָיָא חֲלַק גָבְרַיָּא בַּלָגות בַּלְגוּתָא בַּלַק דּנְפָּקוּ לְחֵילָא מִנְיַן עָנָא תְּלַת מְאָה ותְלָתִין ושְבַע אַלְפִין וַחֲמֵש מְאָה: אָנָא נְסִיבָא קֶדָם יְיָ מִן עָנָא 37 שִׁרְעִין וְחְמֵשׁ: 38 וְתוֹרֵי שִׁרְעִין וְחָמֵשׁ: הְלָתִין וְשִׁתָּא אַלְפִין וּנְסִיבְהוֹן קֶדְם יְיָ שַׁבְעִין וּתְרֵין: 39 וַחֲמֶרֵי תְּלְתִין אַלְפִין וַחֲמֵשׁ מְאָה וּנְסִיבְהוֹן קֶדְם יָיָ שָׁתִּין וְחָד: 40 וְנַפְּשָׁא דֶאֶנְשָׁא שׁתָּא עֲשַׂר אַלְפִין וּנְסִיבְהוֹן קֶדְם יָיָ תְּלָתִין וּתְרֵין נַפְשִׁין: 41 וִיהַב מִשֶׁה יָת נְסִיב אַפְרָשוּתָא קֶדָם יְיָ ַלְאֶלְעָזָר בַּהְנָא בְּמָא דִי פַּקֵיד יְיָ יָת מֹשֶה: 42 וֹמִפַּלְגוּת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל דִּי פָלַג מֹשֶה מִן גָבְרַיָּא דִּנְפָקוּ לְחֵילָא: 43 נְהֲנַת פַּלְגוּת כְּנִשְׁתָא מִן עָנָא תְלַת מְאָה וּתְלָתִין וְשַבְעָא אַלְפִין וַחֲמֵשׁ מְאָה: 44 וְתוֹרֵי הְּלְתִין ּוְשִׁתָּא אַלְפִין: 45 וַחֲמָרֵי תְּלְתִין אַלְפִין וַחֲמֵשׁ מְאָה: 46 וְנַפְּשָא

-∞ RASHI ഗ്ദ

32 וַיְהָי הַּמַּלְקוֹחַ יֶּתֶר הַבָּז. לְפִי שָׁלֹא נִצְטַוּוּ לְהָרים מֶכֶּס מִן הַמִּשַּלְטְלִין אֶלָּא מִן הַמֵּלְקוֹחַ, כְּתַב אֶת הַלְשׁוֹן הַזֶּה: "וַיְהִי הַמַּלְקוֹחַ", שָׁבָּא לִכְלַל חֲלָקֶה וְלִכְלַל מֶכֶס, שֶׁהְיָה עוֹרַף עַל בַּז הַמִּשַּלְטְלִין "אֲשֶׁר בָּוְזוּ עַם הַצְּבָא" אִישׁ לוֹ

וְלֹא בָא לִכְלַל חֲלֶקָה, ״מִסְפָּר הַצֹּאן וְגוֹ״: 42 וּמִּמְחֲצִית בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר חָצָה מֹשֶׁה. לְעֵדָה, וְהוֹצִיאָה לְהֶם ״מִן הָאֲנָשִׁים הַצֹּבְאִים״: 43 וַתְּהִי מֶחֱצַת הָעֵדָה. כָּךְּ וְכָךְּ, ״וִיּקָח מֹשֵׁה וְגוֹ״:

דָאֶנְשָא שִׁתָּא עֲשַׂר אַלְפִין:

- 29 Take this tax from their half and give it to Eleazar the priest as a gift to God.
- 30 From the half belonging to the rest of the Israelites, you shall take one fiftieth of the people, the cattle, the donkeys, the sheep, and all animals as a tax, and you shall give them to the Levites, the keepers of the charge of the community, as their representatives, in the Tabernacle of Gop."
- 31 Moses and Eleazar the priest did as God had commanded Moses.
- 32 The plunder, which was in addition to the moveable spoils that the army had pillaged, consisted of 675,000 sheep,
- 33 72,000 cattle,
- 34 and 61,000 donkeys.
- 35 **As for the people**, that is, **the women who** were **not** old enough **to have carnal intercourse with a man, they were 32,000.** Miraculously, the tallies were all such that their halves were divisible by 50 and by 500, so God's instructions could be carried out precisely and so the tax could be actually levied from the entire tally. This would not have been possible if the total had not been divisible by these numbers.<sup>55</sup>
- 36 Regarding the half that was the portion of those who went out to battle: the number of sheep was 337,500
- 37 and the tax to God from the sheep—one five hundredth—was 675;
- 38 there were 36,000 cattle, of which the tax to God was 72;
- 39 there were 30,500 donkeys, of which the tax to God was 61;
- 40 and there were 16,000 people, of which the tax to God was 32 people.
- 41 Moses gave the tax, which was a gift to God, to Eleazar the priest, as God had commanded Moses.
- ♦ Fifth Reading 42 As he was commanded, Moses then took a tax from the half allotted to the Israelites, which Moses had divided for them from the total spoils brought back by the men who had gone into the army.
  - 43 Although it had taken time to divide all the plunder in half and levy the tax from the soldiers' half, none of the captives or animals died, nor were any new ones born, in the interim.<sup>56</sup> Thus, **the community's half** also totaled the same as the soldiers': **337,500 sheep**,
  - 44 36,000 cattle,
  - 45 30,500 donkeys,
  - 46 **and 16,000 people.** Thus, the two halves of the spoils were exactly equal, and the proportions levied from them were precise.

-80 ONKELOS 03-47 ונסיב משה מפלגות בני ישראל יָת דָאָתַחַד חַד מון חַמִשִין מִן אֲנָשַא וּמְן בִּעִירָא וִיהַב יַתִהוֹן לְלֵוָאֵי נַטָרֵי מַטָּרָת מַשַּׁכַּנָא דַייַ כַּמַא דִי פַקֵּיד יִי יַת משה: 48 וקריבו לְוַת משה דִמִמַנַן עַל אַלְפֵי חֵילָא רַבַּנִי אַלפִין וִרַבְּנֵי מָאוָתָא: 49 וַאֲמַרוּ למשה עַבְדֶּירָ קַבִּילוּ יָת חִשְבַן גַּבְרֵי מְגִיחֵי קּרָבָא דִּי עִמַּנָא וַלַא שנא מננא אַנש: 50 וקריבנא יָת קַרְבָּנָא דַייִ גִבַר דְאַשִׁבַּח מָן דָּדָהַב שֵׁירִין וִשְבָּכִין עִזְקָן קַדַּשִׁין ומַחוֹך לְכַפַּרָא עַל נַפְשַׁתַנַא קָדַם יָיָ: 11 וּנְסֵיב מֹשֶה וְאֶלְעָזְר כַּהֲנָא יָת דַהַבָּא מִנָהוֹן כֹּל מַן דְעוֹבָדָא: דָּהָ בָּל דָהַב אַפָּרָשוּתָא דִי 52 אַפָּרִישוּ קָדָם יִיָּ שִׁתָא עַשַּׁר אַלְפִין שָׁבַע מִאָה וְחַמִּשִׁין סִלְעִין מִן רַבָּנֵי אַלְפִין וּמְן רַבַּנֵי מַאוַתָא: 53 גַבְרֵי דְּחֵילֶא בַּזוּ גָבַר לְנַפִּשֵה: 54 וּנְסֵיב משה ואַלעור כַּהָנָא יַת דַהַבָּא מִן רַבָּנֵי אַלִפִין וּמָאוָתָא וִאַיִתִיוּ יָתֵה למשבן זמנא דוכרנא לבני ישראל קַדֶם יָיֵ: 32:1 וּבְעִיר סַגִּי הַוָה לְבְנֵי רָאוּבֵן וִלְבָנֵי גָד תַּקִּיף לַחֵדָא וַחֲזוֹ יָת אָרַע יַעוַר וִיָּת אָרַע גִּלְעַד וְהָא

אַתָרָא אָתַר כַּשַׁר לְבֵית בְּעִיר:

ַלַן אָחָר משַּׁה מִפַּחַצֵּת בּנֵי־יִשִּׂרָאֵל אֶת־הָאָחַוֹ אֶחֶר 47 מון־הַמְשִׁים מוּן־הָאָדֶם ומוּן־הַבְּהַמָּה וַיִּמֵן אֹנֶם לַלְוִיִּם שַּׁמָרֶל מִשָּׁמֶּרֶת מִשָּׁכֵּן יְהוֹה כַּאֲשֵׁר צְוָה יְהוַה אֶת־משֵׁה: 48 וַיַּקרבוּ אֵל־מֹשֵּׁה הַפָּקֶדִּים אֲשֵׁר לְאַלְפֵּי הַצְּבָא שָׁרֵי האַלַפִּים וְשַׂרֵי הַמָּאוֹת: 49 וַיִּאמָרוֹ אֱלֹ־משָׁה עַבַרִיךְ נַשָּׂאוּ אַת־רָאשׁ אַנִשֵּׁי הַפִּלְחָבֶוּה אַשֵּׁר בִּיֵבנוּ וִלְאַ־ נִפְקַר מִשֶּנוּ אִישׁ: 50 וַנַּקְרֵב אֶת־קָרְבַּן יְהוָֹה אִישׁ אֲשֶּׁר מָצֵא כִלֵי־זַהָב אֵצִעָרָה וִצָּמִיר מַבַּעַת עָנֵיל וִכוּמֵז לְכַבֵּּר על־נַפִּשׁתֵינוּ לִפָּנֵי יְהוָה: 51 וַיָּלֶּח מֹשֵׁה וְאֵלְעַזֶר הַכֹּהֵן את־הַזָּהַב מאתם כַּל כַלִּי מִעשה: 52 וַיָּהֵי | כַּל־ הַתְרוּמָה אֲשֶׁר הַרִּימוּ לַיהוָה שִׁשָּׁה עַשֶּׂר אֵלֵף שִׁבַע־ מַאָוֹת וַחֲמִשֶּׁים שֲׁכֶּל מֵאֵת שָׁרֵי הַאַלָפִּים וּמֵאֵת שָׂרֵי הַמַּאָוֹת: 53 אַנְשֵׁי הַצָּבָא בָּזַזָוּ אִישׁ לְוֹ: 54 וַיִּלָּח משֵׁה וָאַלְעַזֶר הַכּהַן אַת־הַזָּהָב מָאֵת שַׁרִי הַאַלַפִּים וְהַמַאוֹת וַיַבאו אתו אַל־אַהֶל מועד זְבַרוֹן לְבנִי־יִשׂרָאַל יהוַה:

 שישי (שלישי במחוברין 32:1 וּמִקְנֶה וֹרַב הְיָּה לְבְנֵיְ רְאוּבֵן וְלִבְנִי־נֶד עְצִוּם מְאָד וַיִּרְאוּ אֶת־אֶבֶ"ץ יַעְזֵר וְאָת־אֶבֶ"ץ וּלְעָד וְהַנֵּה הַפָּקוֹם מִקְוֹם מִקְנֵה:

-∞ RASHI ഗ്ദ-

הָרְגִיל לֵישֵׁב שְׁם. וְבֶן: "וַיָּפְּקֵד מְקוֹם דְּוִד" – נֶחְסַר מְקוֹמוֹ, וְאֵין אִישׁ יוֹשֵׁב שָׁם: 50 אֶ**צְעָרָה.** אֵלוּ צְמִידִים שָׁל רֶגֶל: וְצְמִיד. שָׁל יָד: עָגִיל. נְוְמֵי אֹוָן: וְבוּמְז. דְפוּס שָׁל בֵּית הָרֶחֶם, לְכַפֵּר עַל הָרְהוּר הַלֵּב שֶׁל בְּנוֹת מִדְיָן: שָׁל בֵּית הָרֶחֶם, לְכַפֵּר עַל הָרְהוּר הַלֵּב שֶׁל בְּנוֹת מִדְיָן:

48 **הַפְּקָדים.** הַמְּמֻנִּים: 49 **וְלֹא נִפְּקד.** וְלֹא נֶחְסַר. וְתַּרְגוּמוֹ: "וְלָא שְׁנָא", אַף הוּא בִּלְשׁוֹן אֲרַמִּי "חִסְּרוֹן", בְּמוֹ: "אָנֹכִי אֲחָשֶׁנָּה"<sup>25</sup>, תַּרְגוּמוֹ: "דְּהֲנֵת שְׁנְיָא מִמְּנְיָנָא". וְכִּרִ יִּפִּיְר מוֹשֶׁבַהְ"<sup>29</sup> – יָחִסִר מִקּוֹם מוֹשֶׁבַהְ, אִישׁ

28. בראשית לא, לט. **29.** שמואל<sup>7</sup>א כ, יח. **30.** שם, כג.

#### -⊗ CHASIDIC INSIGHTS 🗷

reality betrayed a certain escapism. The fact that the Levites had been conscripted into the war against Midian had showed them that even those dedicated to the most sublime forms of Divine service can and must work to elevate reality. They therefore preferred to be shepherds, since this occupation is conducive to a meditative lifestyle and distances a person from the bustle of city life. They felt that it was possible to accomplish God's ends while removed from the realities of civilization.

Moses was initially opposed to their proposal, since he felt that if the people would enter the Land of Israel and capitalize on its inherent superior spirituality, the spiritual energy generated would be so great that it would draw into it the spiritual potentials of the rest of the world. This would make it unnecessary to actively seek out the spiritual potentials outside the holy land. Indeed, something of this nature actually occurred much later, in the era of King Solomon. His Divine wisdom was so great

- 47 Moses took one-fiftieth of the half of the Israelites, the people and the animals, and gave them as a tax to the Levites, the keepers of the charge of the community, as their representatives, in the Tabernacle of God, as God had commanded Moses.
- 48 After this, the officers appointed over the army's thousands, the commanders of thousands and the commanders of hundreds, approached Moses.
- 49 They said to Moses, "Your servants counted the soldiers who were in our charge, and not one man is missing from us.
- 50 We therefore wish to bring an offering for God—any man who found a gold article of women's jewelry, be it an anklet, a bracelet, a ring, an earring, or a chastity belt—to atone for our souls before God for any lustful thoughts we may have had toward the Midianite women."
- 51 Moses and Eleazar the priest took all the gold articles from them.
- 52 The total of the gift of gold which they dedicated to GoD amounted to 16,750 shekels; this was from the commanders of the thousands and the commanders of the hundreds,
- 53 while, as mentioned previously, the soldiers had seized moveable spoils for themselves and kept them.
- 54 Moses and Eleazar the priest took the gold from the commanders of the thousands and hundreds and brought it to the Tent of Meeting, as a remembrance for the Israelites before Gop.

# The Request of Reuben and Gad

♦ Sixth Reading (Third when combined) 32:1 The Israelites had camped in Sichon's territory, southern Gilead, ever since conquering it in Elul, 2487.<sup>57</sup> They had also conquered the Ya'zer district, in Sichon's territory,<sup>58</sup> and Og's territory, even further north.<sup>59</sup> Of all the tribes, the descendants of Reuben and Gad had most appreciated the unique spiritual benefits of the manna, and were careful to eat it as much as possible. Since, for this reason, they had slaughtered very little of their cattle for food,<sup>60</sup> they had an abundance of livestock, very numerous, and they saw the land of Ya'zer and the land of southern Gilead,<sup>61</sup> and behold, the place was a place uniquely suitable for livestock.

−& CHASIDIC INSIGHTS ଔ-

1 The descendants of Reuben and Gad had an abundance of livestock: As was explained above, 62 the war with Midian demonstrated that the proper attitude toward the lower elements of creation is not to shun them but to elevate them: to reveal their Divine dimension and thereby harness them for promoting holiness in the world. The tribes of Reuven and Gad, seeing that this is the case, reasoned that the territory outside of the holy Land of Israel was of a lower spirituality and therefore settling it and utilizing it for holy purposes would accomplish more than settling the Land of Israel.

For this same reason, they mentioned their cattle before their children; animals are a "lower" form of life than people, and therefore the tribes of Reuven and Gad appreciated the challenge they represented more.

Thus, their mistake was the opposite of the mistake of the spies and their generation. The spies disdained becoming involved with materiality, while the tribes of Reuven and Gad overemphasized its importance.

At the same time, their approach to the elevation of

<sup>57.</sup> Above, 21:21. 58. Above, 21:32. 59. Above, on 21:33 ff. 60. Sefer HaSichot 5750, vol. 2, p. 548, note 80, quoting Tiferet Yehonatan on this verse. 61. Manasseh's grandson was named Gilead (above, 26:29). Perhaps the Torah refers to this area by the name it would be given later, when the Israelites conquered it, or perhaps Manasseh's son Machir named his son Gilead after the area he sensed prophetically that he would one day possess. 62. On 31:2, 4.

-80 ONKELOS 03-

ואתו בני גד ובני ראובן ואמרו למשה ולאלעזר כהנא ולרברבי למימר: 3 מכללתא ומַלבשתאוכומריןוביתנמריןובית חשבנא ובעלי דבבא וסימא ובית קברתא דמשה ובעון: 4 אַרעא די מָחָא יִי יָת יַתְבַהָא קַדָם כְּנְשְׁתָּא דִישַרָאֵל אָרַע כַּשִׁרָא לְבֵית בָּעִיר הָיא וּלְעַבְדַיךְ אִית בָּעִיר: 5 וַאֲמַרוּ אָם אַשְׁכַּחָנָא רַחֲמִין בְּעֵינַיךָ הָתִיהִיב יָת אַרִעָא הָדָא לִעַבִּדָיךְ לאַחֶסְנָא לָא תַעְבָּרְנָנָא יַת יַרְדְנָא: 6 וַאַמַר מֹשֶה לִבְנֵי גָד וַלְבְנֵי רָאוֹבֶן הַאֲחֵיכוֹן יֵעֵלוּן לִקְרָבָא ואַתון תֵיתבון הָכָא: 7 ולִמָא תונון יַת לָבָא דָבְנֵי יִשְרָאֵל מִלְמֵעבַר לָאַרְעָא דִיהַב לָהוֹן יִיָ: 8 כְּדֵין עַבָדוּ אֱבָהַתִּכוֹן כַּד שְׁלַחִית יַתְהוֹן מַרַקָם גַיאַה לְמַחֲזֵי יַת אַרְעַא: וּסְלִיקוּ עַד נַחֲלָא דְאַתְּכֵּלָא 9 וָחַזוֹ יַת אַרְעַא וָאוֹנִיוֹ יַת לְבַּא דְּבָנֵי יִשְׂרָאֵל בְּדִיל דְּלָא לְמֵיעַל לְאַרְעַא דִיהַב לָהוֹן יָיֵ: 10 וֹתְקֵף רְגְוַא דַייַ בִּיוֹמַא הַהוֹא וְקַיִים לְמֵימַר: 11 אם יחזון גבריא דסליקו ממצרים מבר עשרין שנין ולעלא יַת אַרעא די קַיָמִית לָאַבְרָהַם לִיצְחַק וּלִיַעַקֹב אָרֵי לַא אַשְלִימוּ בַּתַר דַחַלְתִי:

2 וַיָּכְאוּ בְנִי־נֶּד וּבְנֵי רְאוּבֵן וַיְּאִמְרָוּ אֶל־מּשֶׁה וְאֶל־ אֵלְעָזֶר הַכּּהֵוֹ וְאֶל־נְשִׁיאֵי הֲעֵדֶה לֵאמְר: 3 עֲמָרְוֹת וְדִיבֹן אֶלְעָזֶר הַכּּהֵוֹ וְאֶלְעָלֶה וּשְׂבָם וּנְבְוֹ וּבְעְוֹ: 4 הָאָרִץ אֲשֶׁר הָבֶּה יְהוָה לִפְנֵי עֲדֵת יִשְׂרָאֵל אֶרֶץ מִקְנֶה הָוֹא וְלַבְנֵה לְפְנֵי עֲדַת יִשְׂרָאֵל אֶרֶץ מִקְנֶה הָוֹא וַלַעַבָּרֵיך מִקְנֶה: ם

זַיִּאמְרֹנּ אִם־מְצָאנּוּ חֵלְ בְּעֵינִּיך יַתַּוֹ אֶת־הָאָבֶיץ הַזָּאת לַעֲבָבֶיך לַאֲחָזֶה אַל־תַּעְבֹרֶנוּ אֶת־הַיִּרְבֵּן: 6 וַיִּאמֶר לַעְבָבֶיך לַאָּחָזֶה אַל־תַּעְבֹרֶנוּ אֶת־הַיִּרְבֵּן: 6 וַיִּאמֶר מִשֶּׁה לִבְנִי־גֶר וְלִבְנֵי רְאוּבֵן הַאַחֵיכָם יָבֹאוּ לַמִּלְהָיה פָּה: 7 וְלָמָה תנואון {תְנִיאוּן} אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל מַּלְּהָי אֹתֶם מִפְּתֵשׁ בַּרְגַע לִרְאוֹת אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל לְבִלְּתִי־בֹא אֶל־הָאָרִץ אֲשָׁר־נְתַן לְהָפִרץ וַיִּנִּיאוּ אַת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְבִלְתִי־בֹא אֶל־הָאָרץ אֲשָׁר־נְתַן לְבְּלְתִי מִמְּצְרִים מִבְּלְתוֹ אֵתְּב בְּנִי יִשְּׂרָאֵל לְבִלְתִי־בֹא אֶל־הָאָרץ אֲשָׁר־נְתַן לְבַּלְתִיב מִמְצְרִים מִבּּיְוֹם הַהְוֹא וַיִּשְּבַע לֵאמְר יִבְּוֹם הַתְּוֹא וַיִּשְּבַע לֵאמְר: לְבַלְתִּי בִּמְבְּלָה אָתְר וְשְׁבְּעוֹת לְבַּלְתִּי בְּמִבְּלָה אָתְר הָאָנְשְׁר וְשְׁבְּלָה אָתְר הַאָּבְנְתְם לְנִים מִמְּצְרֵים מְבָּעְתִי לְאַבְּרָתָם לְיִצְחֶלְב בִּי לִא־מִלאוּ אחרי:
זְלִיעְלָב בִּי לִא־מִלֹב בִּי לֹא־מֹלְאוּ אחרי:

#### ® RASHI ଔ-

הַמִּלְחָמָה וְחֹוֶק הֶעָרִים וְהָעָם: 8 **מִקְּדֵשׁ בַּרְנֵעַ.** כָּךְ שְׁמְהּ, וּשָׁנֵי קָרֵשׁ הַיוּ:

גַּטְּרוֹת וְדִיבֹן וְגוֹי. מֵאֶרֶץ סִיחוֹן נְעוֹג הָיוּ: 6 הַאִּחֵיכֶם.
 לְשׁוֹן הְמִיהָה הוּא: 7 וְלְמָּה הְנִיאוּן. תְּסִירוּ וְתַמְנִיעוּ לְשׁוֹן הְמָירוּ הַנִּאיוּ סְבוֹרִים שֵׁאָתֵם יְרַאִים לְעַבֹּר מִפְּנֵי לְבַּם מֵעֲבֹר, שֵׁיָהִיוּ סְבוֹרִים שֵׁאָתֵם יְרַאִים לְעַבֹר מִפְּנֵי

#### - 80 CHASIDIC INSIGHTS 03 -

and manifested so much Divinity that it awoke the slumbering spiritual potentials of the outlying lands and drew them toward their center of gravity. This will be the case in the messianic future, as well.

But when the tribes of Reuben and Gad pointed out to Moses that Divine providence indicated that this land was meant for them—"[it is] a land [fit] for livestock, and your servants possess livestock"—he agreed that God was, in effect, offering them the challenge of elevating this region and it was proper for them to accept it. Nonetheless, he stipulated that they first enter the holy land together with their brethren, in order to experience firsthand the purity of life in it. This way they would be properly

equipped to retain the force of idealism required when descending to elevate the lower levels of reality.

Moreover, Moses stipulated that the tribes of Reuben and Gad be the *leaders* of the conquest of Israel.<sup>68</sup> By leading the conquest and thereby cultivating selfsacrifice, they would become sufficiently strong in their commitment to God's purposes to be able to successfully pass the test of living outside the holy land. At the same time, they would gain the experience of having lived for years in a non-pastoral context and learned to appreciate it. This would ensure that when they returned to their shepherding it would not be an escape from reality.<sup>69</sup>

<sup>68.</sup> Rashi on Numbers 32:17, quoting Deuteronomy 3:18. 69. Reshimot 51; Likutei Sichot, vol. 33, p. 198.

- 2 Like the spies that conquered Ya'zer<sup>63</sup> and the rest of the people, they were determined not to repeat the previous generation's mistake of spurning the Land of Israel, and wanted to rectify this mistake, as well. They knew that God had promised Abraham that his descendants, the Jewish people, would eventually inherit not only Canaan but afterwards also the original territories of Edom, Moab, and Ammon, to the east of the Jordan River.<sup>64</sup> They also knew that although God had forbidden the Israelites to wage war with these peoples, parts of Moab and Ammon had become permitted when Sichon wrested them from their original inhabitants. Thus, they felt that settling these lands now would hasten the time when the Israelites would inherit them in their entirety. Also, they felt that if Moses would have at least some involvement in possessing the land, it would solidify the Israelites' physical and spiritual control over it considerably. By choosing not to enter Canaan for these positive reasons, they hoped to rectify the sin of the spies' generation, who chose not to enter Canaan for negative reasons. They took the fact that they had abundant cattle and that these territories were particularly suitable for cattle as a Divine sign that they should try to realize their vision. 65 The descendants of Gad, who took the lead in this matter, and the descendants of Reuben, who followed them, came and spoke to Moses and to Eleazar the priest and to the princes of the community when they were all studying together, saying,
- 3 "The cities of Atarot, Divon, Ya'zer, and Nimrah, Cheshbon, Elaleh, Sevam, Nebo, and Beon, and their surrounding areas,
- 4 in the land that God struck down before the congregation of Israel, is a land uniquely suitable for livestock, and your servants possess much livestock."
- 5 They said to Moses, "If it pleases you, let this land be given to your servants as a heritage; do not take us across the Jordan. Even though the whole nation conquered this land, and it is therefore the property of all the tribes, we ask that it be given to us in exchange for the land we would have taken on the west side of the Jordan." <sup>66</sup>
- 6 Because of their lofty intentions, Moses agreed to their idea in principle, but he had one major misgiving: Moses said to the descendants of Gad and the descendants of Reuben, "Shall your brethren go to war while you stay here?
- 7 Why do you discourage the Israelites from crossing over to the land which GoD has given them? They will think you are afraid of fighting the inhabitants of the land, and will become afraid, also.
- 8 This is what your fathers did when I sent them from Ritmah, near Kadesh Barnea, to explore the land.<sup>67</sup>
- 9 They went up to the Valley of Eshkol and saw the land, and they discouraged the Israelites from coming into the land which God has given them.
- 10 God became angry that day, and He swore, saying,
- 11 'None of the men 20 years old and over who came out of Egypt will see the land that I swore to Abraham, to Isaac, and to Jacob, for they did not follow Me wholeheartedly,

<sup>63.</sup> Above, 21:32. 64. Genesis 15:18-21. 65. Sefer HaSichot 5750, pp. 545 ff. 66. Likutei Sichot, vol. 23, p. 182, notes 7-8. 67. Above, chapter 13.

12 בּלְהִּי כָּלֵב בֶּן־יְפַנֶּה הַקְּנִזִּי וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־גָּוּן כִּי מִלְאִּוּ אַבְתַרִי יְהוָה: 13 וַיִּחַר־אַף יְהוָה בְּיִשְׂרָאֵל וַיְנִעֵם בַּמִּיְדְבָּר אֲבְתַּים שְׁנֵה עַד־הֹם בָּל־הַדְּוֹר הֵעשָׁה הָרֶע בְּעִינִי יְהוָה: 14 וְהִנָּה לַהְרָוּן אַף־יְהוֹה אֶל־יִשְּׂרָאֵל: 15 כֵּי תְשׁוּבֵן לְסְבָּוֹת עוֹר עְלַ חֲרִוֹן אַף־יְהוֹּה אֶל־יִשְּׂרָאֵל: 15 כֵּי תְשׁוּבֵן מַאַחֲרָיו וְיָסֵף עוֹר לְהַנִּיחְוֹ בַּמִּיְרְבֵּר וְשְּׁחַתֶּם לְכָל־הָעָם הַוֹּה: מּ

16 וַיִּנְּשָׁר אַלְיוֹ וַיָּאמְרֹר נִּדְרָת צָאן נִבְנֶה לְמִּבְנֵנִּר פָּה וְעָרִים לְמַבֵּנוּ: 17 וַאֲצַׁחְנוּ נֵחְלֵץ חֻשִּׁים לִפְנֵּי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל עֲדְ אֲשֶׁר אִם־הַבִּיאֹנֵם אֶל־מְּקוֹמֶם וְיָשֻׁב מַבּּנוּ בְּעָרֵי הַבְּיִלְיִוּ נֵחְלֹץ הָשׁׁר אִם־הַבְּיאֹנֵם אֶל־בְּתְנוּ נִיִּשְׁר אִפּבְי יִשְּׁרָאֵל אֶישׁ נַחֲלְתְוֹ: 19 כֵּי לְא נִנְחַל אִהְם הַתְּנֵת בְּצִי יִשְּׁרָאֵל אֶישׁ נַחֲלְתְוֹ: 19 כֵּי לְא נִנְחַל אִהְם מֵעֶבֶּר מַעֵבֶר לַיַּרְהָן וְהֶלְאָה כֵּי בָאָה נַחְלְתְנוּ אֵלֵינוּ מֵעֵבֶר הַיִּרְהָן מְוְרָחָה: פּ

שביעי (רביעי במחוברין) 20 וַיָּאמֶר אֲלֵיהֶם מֹשֶׁה אִם־תַּעֲשָׂוּן אֶת־הַדְּבֶּר הַזֶּה אִם־תַּתְלְצְוּ לִפְּגֵי יְהוֶֹה אִם־תַּעֲשָׂוּן אֶת־הַדְּבֶר לָכֶם פָּל־חָלְוּץ אֶת־הַיַּרְהֵן לִפְּגֵי יְהוֶֹה עֲד הְוֹרִישֶׁוֹ אֶת־אִיְבֶיו מִפְּנֵיו: 22 וְנִכְבְּשָׁה הָאָבֶץ לְפְנֵי יְהוָֹה וְאַתַר תָּשֶׁבוּ וְהִיִיתָם נְקְיָם מֵיהוֹה וּמִישְׂרָאֵל לְפְנֵי יְהוָֹה וְאַתַר תָשַׁבוּ וְהִיִיתָם נְקְיָם מֵיהוֹה וּמִישְׂרָאֵל יְהוֹּה הָאָבץ הַלְּאַת לָכֶם לַאֲחָזֶה לִפְנֵי יְהוֹה: 23 וְאִם־ יְּאַבְּר הַנָּה הַשְּׁצִר הְנָה הַשְּׁצְר הַנָּה הַטְּאתֶם לִיהוֹנֶה וּדְעוּ חַמַּאתְבֶּם אֲשֵׁר הַמָּח הַמָּא אֶתַבֵם:

——⊗ ONKELOS બ્s—— 12 אֱלְהֵין כָּלֵב בַּר יְפֻנֶּה קְנִזְאָה וִיהוֹשָעַ בַּר נוּן אֲרֵי אַשְׁלִּימוּ בָּתַר דַּחַלְתָּא דַייָ: 13 וֹתְקֵף רָגְוָא דַייָ בְּיִשְׂרָאֵל וּטְרָדִנּוּן בְּמַדְבְּרָא אַרְבָּעִין שָׁנִין עַד דְּסָף כָּל דְּרָא דְעַבַד דְבִישׁ קְדָם יְיָ: 14 וְהָא קַמְתּוּן חֲלַף אֲבָהַתְכוֹן תַּלְמִיבִי גָבְרַיָּא חַיָּבַיָּא לְאוֹסְפָּא עוֹד עַל תַקוֹף רָגוָא דַייָ לִיִשְׂרָאֵל: 15 אֱרֵי תְתוּבוּן מִבָּתַר דַּחַלְתֵּה וְיוֹסֵף עוֹד לְאַחֲרוּתְהוֹן בְּמֵדְבְּלָא וּתְחַבְּלוּן לָכָל עַמָּא הָדֵין: 16 וּקְרִיבוּ לְוָתֵה וַאֲמָרוּ חַטְרִין דְעָן נִבְנֵי לִבְעִירָנָא הָכָא וְקָרְוין לְטַפְּלָנָא: 17 וַאֲנַחְנָא נוְדָרֵז מַבְּעִין קֶדָם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל עַד דִי נְעֵילִנוּן לְאַתְרֵיהוֹן וְיֵיתְבוּן טַפְּלָנָא בְּקַרְוִין כְּרִיכָן מִן קֶדָם יָתְבֵי אַרְעָא: אַר דְיַחְסְנוּן 18 לָא נְתוּב לְבָתָנָא עַד דְיַחְסְנוּן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל גְבַר אַחֲסַנְתֵּה: 19 אֲרֵי לָא נַחְסֵין עִמְּהוֹן מֵעבְרָא לְיַרְדְּנָא וּלְהַלָּא אֲרֵי קַבֵּילְנָא אַחֲסַנְתָּנָא לָנָא מַעִבְרָא לְיַרִדְנָא מַדִּנְחָא: וַאֲמַר לְהוֹן מֹשֶה אָם תַּעְבְּדוּן zo יָת פִּתְגָמָא הָבִין אָם תִּזְדָּרְזוּן קֶּדָם עַמָּא דַייָ לִקְרָבָא: 21 וְיֶעְבַּר לְכוֹן בָּל דִּמְזָרֵז יָת יַרְדְּנָא קֶדָם עַמָּא דַייִ עַד דִּיתָרֵךְ יָת בַּעֲלֵי דְבָבוֹהִי מִן קֶדְמוֹהִי: 22 וְתִתְבְּבֹשׁ אַרְעָא קֶדְם עַבְּא דַייָ וּבָתַר בֵּן הְתוּבוּן וּתְהוֹן זַבָּאִין מִן קֶדָם יְיָ וּמִישְׂרָאֵל וּתְהֵי אַרְעָא הָדָא לְכוֹן לְאַחֲסָנָא קֶדָם יְיָ: וְאָם לָא תַעְבְּדוּן בֵּן הָא חַבְתוּן 23 קָבָם יְיָ וּדְעוּ חוֹבַתְכוֹן דִּי תַשְׁכַּח

- PO RASHI (va

12 הַקְּנְזִּי. חוֹרְגוֹ שֶׁל קְנֵז הָיָה, וְיָלְדָה לוֹ אִמּוֹ שֶׁל כְּלֵב אֶת עְתְנִיאַל: 11 וַיְּנָעָם. וַיְטַלְטְלֵם, מִן ״נְע וְנָד״וֹ ּ וַיִּבְּקָח מֹשֶׁה וְגוֹ 1 לִּסְפּוֹת. כְּמוֹ: ״יְסְפּוֹ שְׁנָה עַל שְׁנָה״נֹ, ״עלוֹתֵיכֶם סְפּוֹ וְגוֹי״נֹ, לְשׁוֹן תּוֹטֶפֶת: 16 נִבְּנָה לְמִקְנֵנוּ פֹּה. חְסִים הִיוּ עַל מְמוֹנָם יוֹתֵר מִבְּנֵיהֶם וּבְנוֹתֵיהֶם, שֶׁהְקְדִימוּ מִקְנֵיהֶם לְטַפֶּם. אָמַר לְהָם מֹשֶׁה: ״לֹא בֵן, עֲשוֹּ הְעָקֶר — עִקְר, וְהַשְׁכֵּ בִּוֹ לְכֶם מִשֶּׁה: ״לֹא בֵן, עֲשוֹּ הְעָקֶר — עִקְר, וְהַשְׁכִּ בִּנוֹ לְכֶם מְּחָהְיֹה עָרִים לְטַפְּכֶם וְאַחַר בְּנִהְ לְכֶם וְחִשְׁהַיּנוֹ נַחְלָץ חְשִׁבּם. נִוְדְבֵּרוֹת לְצֹאנְבָם״: 17 וַאְנַהְנוּ נַחְלֵץ חְשִׁבּם. נְוְדְבֵּרוֹת מְצֹאנְבֶם״: ״לְמִהַר יְחִישְׁהֹים. נִוְדְבֵּרוֹת מְמִיהֹר יְחִישְׁהֹיכּוֹ, מְמִהֹר יְחִישְׁהֹיִים.

לְפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. בְּרָאשֵׁי גְיָסוֹת, מִתּוֹךְ שֻׁגְבּוֹרִים הָיוּ, שֶׁבֵּן יִשְׂרָאֵל. בְּרָאשֵׁי גְיָסוֹת, מִתּוֹךְ שֻׁגִּבּוֹרִים הְיוּ, שֶׁבֵּן נָאֻמֵּר בְּנֶד: "וְטָרַף וְרוֹע אַף קְּדְקֹד". וְאָף מֹשֶׁה חָוֹר וּפֵּרִשׁ לְהָם בְּ"אֵלֶה הַדְּבָרים": "וְאָצֵו אֶתְכֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל כְּל הָּנִי חְיִל". וּבִירִיחוֹ בְּתִיב: "וְהָחָלוּץ הֹלֵךְ לִפְנֵיהָם". אָדִינוּ בְּעִלְדֵנוּ אֵצֶל חָיִל". בְּיִבִּיח הָמִבְּר. שָׁנְבָּנָה עַרְשָׁר בִּשְׁנוּ. בְּעוֹדֵנוּ אֵצֶל חָיִנוּ: בְּבְער הַמִּבְּר. שָׁנְבְּר. שָׁנְבָּר הַמְּצְרָר: בִּי בְּאָה נַחְלְתֵנוּ. בְּבָר קְבַּלְנוּהְ וְנִיֹּר הַמִּצְרְבִי: בִּי בְּאָה נַחְלְתֵנוּ. בְּבָר הָמַצְרְבִי: בִּי בְּאָה נַחְלְתֵנוּ. בְּבָר הָבִּלְנוּהְ בְּבִּר הַמִּצְרְבִי: בִּי בְּאָה נַחְלְתֵנוּ. בְּבָר הַמִּלְרָחִי:

יַתְכוּן:

בראשית ד, יב. 32. ישעיה כט, א. 33. ירמיה ז, כא. 34. ישעיה ח, א. 35. ישעיה ה, יט. 36. דברים לג, כ. 37. דברים ג, יח. 88. יהושע ו, יג.

- 12 except for Caleb the son of Yefuneh, the Kenizite—Caleb's father, Yefunah, had died, and his mother married Kenaz, so Caleb was Kenaz's stepson<sup>70</sup>—and Joshua the son of Nun, for they followed God wholeheartedly.'
- 13 God became angry with Israel, and He made them wander in the desert for 40 years, until the entire generation who had done evil in the eyes of God had died out.
- 14 And behold, you have now risen in place of your fathers as a society of sinful people, to add to the wrathful anger of GoD against Israel.
- 15 If you turn away from following Him, He will leave Israel in the desert again, and you will destroy this entire people."
- 16 They approached him and said, "We will build sheepfolds and similar enclosures for our livestock here and cities for our wives and children." They mentioned sheepfolds before cities because they were more concerned for their livestock than they were for their families.
- 17 "We will then arm ourselves quickly and go before the Israelites, leading the troops, for we are valiant, and we also rely on Jacob's promise that the descendants of Gad will be successful warriors.<sup>71</sup> We will not leave them until we have brought them safely to their place. In the meantime, our wives and children will reside in the fortified cities we will now build, on account of the inhabitants of the land.
- 18 Not only will we help our brethren conquer the land, we shall not return to our homes until each of the Israelites has taken possession of his inheritance." In fact, it took them seven years to conquer it and another seven to divide it up, and the warriors of Reuben and Gad did not return to the eastern side of the Jordan until the end of these 14 years.<sup>72</sup>
- 19 "For we will not inherit with them on the other, west side of the Jordan and beyond, because our inheritance has come to us here, on the east bank of the Jordan."
- ◆ Seventh Reading (Fourth when combined) 20 Moses said to them, "If you do this thing, if you arm yourselves for battle and go before your brothers, God's people, 21 and all your armed men cross the Jordan to do battle before your brothers, God's people, until He has driven out His enemies before Him,
  - 22 and the land will be conquered before God, then, as far as I am concerned, this is enough, and afterwards you may return, and you shall be freed of your obligation from God and from Israel, and this land will become your heritage before God. You then do not have to stay any longer.
  - 23 But, if you do not do so, behold, you will have sinned against GoD, and be aware that there is a punishment for your sin, which will find you.

<sup>70.</sup> See Joshua 15:17. 71. Genesis 49:19. 72. See Joshua, chapter 22. 73. See Likutei Sichot, vol. 9, p. 7, note 36.

−⊗ ONKELOS ଔ—

בנו לכון קרוין לטפלכון וחטרין 24 לענכון ודיפוק מפמכון העבדון: 25 וַאַמַרוּ בָנֵי גַד ובְנֵי רַאובָן לִמשָׁה לִמֵימַר עַבְדֵּיךְ יַעִבְּדוּן במא די רבוני מפקד: 26 טפלנא נִשְׁנָא גֵיתָנָא וִכָּל בִּעִירָנָא יִהוֹן חַפַן בִּקרָנֵי גִלְעַד: 27 וַעַבְדַירָ יַעִבָּרוּן כָּל מִזְרַז חֵילָא קֵדָם עַמָּא דַייָ לִקְרָבָא כִּמָא דִי רְבּוֹנִי מִמַלֵּל: ופַקֵּיד לָהוֹן מֹשֶה יַת אֵלְעַזָר 28 בַּהַנָא וָיָת יִהוֹשָעַ בַּר נוּן וַיָּת רֵישׁי אַבַהַת שַבְטַיַא לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל: נאָמַר משָׁה לָהוֹן אָם יַעִבְּרוּן 29 בָּנֵי גָד וּבְנֵי רָאוּבֵן עִמְּכוֹן יַת יַרְדְּנַא בָּל דִמְזָרַז לִקְרָבָא קֵדָם עַמָּא דַייָ וְתִתְכָּבֵשׁ אַרְעָא קַדָּמֵיכוֹן וְתְתְּנוּן לָהוֹן יַת אַרְעַא דְגִלְעַד לְאַחֲסָנָא: וֹאָם לָא יַעִבּרוּן מִזְרְזִין עִמְּכוּן 30 וָיַחִסְנוּן בֵּינֵיכוֹן בָּאַרְעַא דְכְנַעַן: נאַתִיבוּ בְנֵי נְד וּבְנֵי רָאוּבֵן 31 לְמֵימָר יָת דִּי מַלֵּיל יִיָ לְעַבְדָּיךְ בֶן נַעבֵּר: 32 נַחָנָא נֵעַבַּר מְזַרְזִין קָדָם עַמַא דַייַ לְאַרְעָא דְכָנָעַן ועמַנא אַחודַת אַחַסָנַתַּנָא מעברַא לְיַרְדְּנָא: 33 וִיהַב לְהוֹן מֹשֶה לְבְנֵי גָד וַלְבְנֵי רָאוֹבֵן וּלְפַלְגוֹת שְׁבְטָא דמנשה בר יוסף ית מלכות סיחון מַלְכָּא דָאֵמוֹרָאָה וָיָת מַלְכָּוַת עוֹג מַלְכַּא דְמַתְנָן אַרְעַא לְקָרְוָהָא בָּתָחוּמִין קָרְוֵי אַרְעָא סְחוֹר סְחוֹר:

24 בנו־לַכֶם עַרִים לְטַפָּבֶם וּגַדַרת לְצנַאָבֶם וְהַיצֵא מִפִּיכֶם תַּעֲשִׂוּ: 25 וַיָּאמֶר בְּנֵי־נָד וּבְנֵי רְאוּבֵׁן אֶל־מֹשֶׁה לַאמָר עָבָדֶיך יַעֲשׁוּ בַּאֲשֶׁר אֲדֹנִי מְצַוָּה: 26 מַבֵּנוּ נָשֵּׁינוּ מִקְנֵגוּ וְכָל־בְּהֶמְתֵּנוּ יִהְיוּ־שֶׁם בְּעָרֵי הַנִּלְעֵר: 27 וַעֲבָדֶיה יַעַברוּ כָּל־חַלִּוּץ צָבָא לִפָּנִי יִהוָה לַמִּלְחַמָה כַּאַשֵּׁר אַדֹנִי דֹבֵר: 28 וַיִצְוּ לָהֶם מֹשֶּׁה אֵת אֶלְעָזֵר הַכּּהֵן וְאֵת יְהוֹשֵׁעַ בּן־נָוּן וִאֶת־רָאשֵׁי אֲבְוֹת הַפַּמְּוֹת לִבְנֵי יִשִּׂרָאֵל: 29 וַיּאֹמֶר ַמשֶּׁה אֲלֵהֶׁם אִם־יַעַבְרַוּ בְנֵי־גֵר וּבְנֵי־רְאוּבֵן וֹאָתְּבֶּם אֶת־ הַיַּרהַן בָּל־חָלְוּץ לַמִּלְחָמָה לִפָּגִי יְהֹנָה וִנִּכִבִּשָּה הָאָרֵץ לְפָנֵיכֶם וּנְתַהֶּנֶם לָהֶם אֶת־אֶרֶץ הַנִּלְעֶד לַאֲחֻזֶה: 30 וָאִם־ לָא יַעַבְרָוּ חֲלוּצִים אִתְּכֶם וְנְאחֲזִוּ בְתְבֵבֶם בְּאֶרֶץ בְּנָעַן: 11 וַיַּעֲנָוּ בְנֵי־גָר וּבְנֵי רְאוּבֵן לֵאכָוֹר אֵת אֲשֶּׁר דִּבֶּר יְהֹוֶה אֶל־עֲבָדֶיך בֵּן נַעֲשֶׂה: 32 נַחָנוּ נַעֲבָר חֲלוּצֵים לִפְנֵי יְהוָה אֶרֵץ בּנָעַן וֹאִהָּנוֹ אַחָזַת נַחַלְתֵּנוּ מֵעֵבֶר לַיַּרַדֵּן: 33 וַיִּתַן לָהֵם ו משָׁה לִבנִי־נָד וֹלִבְנֵי רְאוּבֵוֹ וַלַחֲצֵי ו שֵׁבֵט ו מִנַשֵּׁה בן־יוֹפַׁף אַת־מַמְלֶבֶת סִיחוֹ מֵלֶךְ הָאֵמֹרִי וְאֵת־מַמְלֶבֶת עוֹג מֱלֶך הַבָּשָׁן הָאָרֵץ לִעָרֵיהָ בִּגְבַלֹּת עָרֵי הָאָרֵץ סְבִיב:

-⊗ RASHI ଔ

ְּוְהֵם קּבְּלוּ עֲלֵיהֶם ״עֵד הְתְנַחֵל״וּ, הָבִי הוֹסִיפּוּ לְהִתְעַבֵּב שָׁבִע שֶׁחִלְּקוּ, וְבֵן עֲשׁוּ: 25 וַיֹּאמֶר בְּנֵי גָד. כְּלֶם כְּאִישׁ אֶחָד: 28 וִיִּצְוֹ לָהֶם. כְּמוֹ ״עֲלֵיהֶם״, וְעַל הְּנָאָם מִנְּה אֶחְדֵּר בְּנִי וֹיהוֹשֻׁע, כְּמוֹ ״ה׳ יִלְחֵם לְכֶם״²י: 32 וְאִתְּנוּ אֲחְזַּת נַחֲלְתֵנוּ נְּחָהִי אֲחְזַת נַחֲלְתֵנוּ מְּבִר הִזֹה:

24 לְצנְאֲבֶם. תַּבָה זוֹ מִגְּזְרת ״צֹנֶה וַאֲלְפִים כָּלְם״״;

שָׁצִין בּוֹ אָלֶ״ף מִפְּסִיק בֵּין נוּ״ן לְצְדִ״י. וְאָלֶ״ף שֶׁבָּא כָּאן

אַחַר הַנּוּ״ן בְּמְקוֹם הַ״א שֶׁל ״צֹנֶה״ הוּא. מִיסוֹדוֹ שֶׁל רַבִּי

משָׁה הַדַּרְשָׁן לְמַרְתִּי כַּן: וְהַיֹּצֵא מִפִּיכֶם תַּעֲשׁוּ. לְגָבוֹהַ,
שֶׁקבַלְתֶם עֲלֵיכֶם לַעֲבֹר לַמִּלְחָמְה עַד כִּבּוּשׁ וְחִלּוּק.
שַׁמשָׁה לֹא בִקָשׁ מְהָם אֵלֶא ״וְנְכִבְּשָׁה וְאָחַר תַּשְׁבוּ״״ּיּ,
שַׁמשָׁה לֹא בִקשׁ מְהָם אֵלֶא ״וְנְכִבְּשָׁה וְאָחַר תַּשְׁבוּ״יּיּ,

and aspiration to inherit the land in full. By dividing the tribe in two and giving half an inheritance on the west side of the Jordan and half an inheritance on the east side, Moses demonstrated that this tribe did not receive its portion on the east bank of the Jordan because it did not want to live in the land proper. Indeed, the majority of the tribe crossed the Jordan and settled on its west bank.<sup>79</sup> Moses gave these two-and-a-half tribes all **the land** mentioned **together with** the **cities within** its **borders**, **the cities of the surrounding territory**.

<sup>79.</sup> Likutei Sichot, vol. 28, pp. 210-215.

- 24 So build yourselves cities for your wives and children and sheepfolds for your sheep and appropriate pens for your other animals—but not in the order *you* mentioned them, sheepfolds and then cities, for your families are more important than your livestock. And, since you have vowed to remain on the western side of the Jordan until your brethren inherit their land, you must do as you have promised."
- 25 The descendants of Gad and the descendants of Reuben spoke to Moses as one man, unanimously, saying, "Your servants will do as you, our master, commands.
- 26 Our children and our wives, our livestock and our cattle will remain there, in the cities of Gilead.
- 27 But your servants will cross over, all who are armed for combat before God, for the battle, as our master has spoken."
- 28 Since he knew he would not live to supervise the arrangement with these tribes himself, Moses commanded Eleazar the priest and Joshua the son of Nun and all the paternal heads of the tribes of the Israelites concerning them.
- 29 Moses said to Eleazar and Joshua, "If the descendants of Gad and Reuben cross the Jordan with you, all who are armed for combat before God, and the land is conquered before you, you may give them Gilead as a heritage.
- 30 But if they do not cross over with you armed for battle, they shall receive a possession among you in Canaan."
- 31 The descendants of Gad and the descendants of Reuben answered, saying, "We shall do as God has spoken to your servants.
- 32 We shall cross over in an armed force before God to Canaan, and then we shall have the estate of our inheritance on this side of the Jordan."
- 33 So Moses gave the land on the east side of the Jordan to the descendants of Gad and the descendants of Reuben and half, that is, part of the tribe of Manasseh the son of Joseph. Specifically, Moses gave the former kingdom of Sichon, king of the Amorites, to the tribes of Reuben and Gad, and the former kingdom of Og, king of Bashan, to two of the eight clans of the tribe of Manasseh.<sup>74</sup> The tribe of Manasseh had not requested any land on the east side of the Jordan, but Moses realized that the tribes of Reuben and Gad were correct in assuming that if he were involved in possessing the land it would strengthen the people's control over it. He took their reasoning one step further and reasoned that his involvement (and its positive effect) would be even more pronounced if he planted some other part of the Jewish people in their land on his own initiative. He had given the former kingdom of Sichon to the tribes of Reuben and Gad, but the former kingdom of Og lay unclaimed. This area was the land of the Rephaim,75 part of the land that God had promised to give to Abraham's descendants when they first conquered the land, <sup>76</sup> not in the messianic future. (True, Moses had originally assumed that the land on the west side of the Jordan should be conquered first, but that plan had already been aborted.<sup>77</sup>) The tribe of Manasseh was famous for its devotion to the Land of Israel,<sup>78</sup> so Moses specifically chose them to express the people's hope

<sup>74.</sup> Deuteronomy 3:12-13; see Joshua 17:1-2, where six of the eight clans of Manasseh (as given above, 26:29-32) are stated to have inherited on the west side of the Jordan. The clan of Machir is recorded explicitly as inheriting to the east of the Jordan (below, v. 39; Deuteronomy 3:13). The clan of Gilead is not mentioned explicitly, but it is not included in the list (in Joshua 17:2) of the six that inherited on the west side, and it is logical to assume that it inherited in the area that was eventually named after it. 75. Deuteronomy, 3:13. 76. Genesis 15:18-21. 77. Above, on 21:23. 78. See above, on 27:1.

−& ONKELOS &—

זית דיבון וית בני גד ית דיבון וית עטרות ויַת ערוער: 35 ויַת עטרות שוֹפַן ויַת יַעוַר וַרַמַתַא: 36 ויַת בֵּית נָמָרָה וַיַּת בֵּית הָרָן קָרְוִין כִּרִיכַן וחטרין דען: 37 ובני ראובן בנו ית חַשַּבּוֹן וַיַת אַלעלא וַיַת קריַתִים: זיַת נבו ויַת בַעַל מעון מַקּפַן 38 שמהן וית שבמה וקרו בשמהן ית שמהת קרויא די בנו: 39 ואזלו בני מַבִיר בַּר מִנַשָּה לְגַלְעַד וְכַבְשוּהַ וֹתָרֶךְ יָת אֱמוֹרָאָה דִי בַה: 40 וִיהַב משה ית גלעד למכיר בר מנשה ויתיב בַּה: 41 וַיַאִיר בַּר מִנַשָּׁה אַזַל וּכָבַשׁ יַת כַּפַּרַנֵיהוֹן וּקּרַא יַתְהֵן כַּפָּרָנֵי יָאִיר: 42 וְנֹבַח אֲוַל וּכְבַשׁ יַת קָנָת וְיַת כַּפָּרָנָהָא וּקָרָא לה נבח בשמה:

34 וַיִּבְנִּוּ בְנֵי־נְּׁר שֻׁתְּקִוֹ וְשֶׁתִּיעֲטְרָת וְשֶׁת עֲרֹעֵר: 36 וְשֶׁתִ־בֵּית נִבְּית שִׁפָּן וְשֶׁתִ־יַעְזֶר וְיִנְבְּהָה: 36 וְשֶׁת־בֵּית נִמְרָה וְשֶׁת־בֵּית הָרֶן עֲרֵי מִבְּצֶר וְגִּדְרָת צְאוֹ: 37 וּבְנֵי נִמְרָה וְשֶׁת־בָּית הָרֶן עֲרִי מִבְּעֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּעַל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּעֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּעֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּנֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּנֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּנְוֹ: 38 וְשָׁת־בְּעֵל מְעֶוֹן מְוּסַבְּת שֵׁם וְשֶׁת־בְּנְוֹי.

בפטיר 39 וַיִּלְכְּוּ בְּנֵי מָכְיר בֶּן־מְנַשֶּׁה וּלְעֶדָה וַיִּלְבְּדֵהְ
 ויִּיֹנֶשׁ אָת־הַגָּלְנִי אֲשֶׁר־בְּה: 40 וַיִּתֵן משֶׁה אֶת־הַנִּלְעְׁר
 לְמָכָיר בֶּן־מְנַשֶּׁה וַיֵּשֶׁב בְּה: 41 וְיָאֵיר בֶּן־מְנַשֶּׁה הָלַּדְּ
 וִיִּלְכָּר אֶת־חַוֹּתֵיתֶם וַיִּקְרָא אֶתְהֶן חַוֹּת יָאִיר: 42 וְנְבַח
 וִיִּלְכָּר אֶת־קְנֶת וְאָת־בְּנֹתֶיהְ וַיִּקְרָא לֵה וְבַח
 הַשְׁמוֹ:

. קי״ב פסוקים. בק״י סימן. יק״ב סימן. עיב״ל סימן

#### -80 RASHI 03-

מְשַׁמֶשֶׁת שְׁמֵּי חֲלֶקוֹת — לְשׁוֹן יְרָשָׁה, וּלְשׁוֹן הוֹרְשָׁה שְׁהוּא טֵרוּד וְתֵרוּך: 41 חַוּּתֵיהֶם. כַּפְּרְנֵיהוֹן: וַיִּקְרָא אֶתְּהֶּן שָׁהוּא טֵרוּד וְתַרוּך: 41 חַוּּתֵיהֶם. כַּפְּרְנֵיהוֹן: וַיִּקְרָא אֶתְהֶּן חַוּּת יָאִיר. לְפִי שֶׁלֹא הִיּוּ לוֹ בָּנִים, קְרָאִם בִּשְׁמוֹ לְוִבְּרוֹן: 42 וַיִּקְרָא לָה נֹבָח. "לְה" אֵינוֹ מַפִּיק הַ"א. וְרָאִיתִי בִּיסוֹדוֹ שֵׁל רַבִּי מֹשֶׁה הַדִּרְשֶׁן, לְפִי שָׁלֹא נִתְקַיֵּם לְה שֵׁם זֶה, לְפִיכְךְ הוּא רְפָה, שֶׁמַשְׁמֵע מִדְרְשׁוֹ בְּמוֹ "לְא". וּתְמֵהַנִּי מְה בִּעוֹ" בְּחֹ בעוֹ" בְּחֹ בעוֹ" בְּחֹ בִּעוֹ" לַה בעוֹ" לה בית בּיִיים הַבּוֹת לה בית "לבנוֹת לה בית" בַּיּיִים לֹה בעוֹ".

הקבנות קה ביותה: חסלת פרשת מטות 36 עָרֵי מִבְצֶר וְגִדְרֹת צֹאן. זֶה סוֹף הַפְּסוּק מוּסְב עַל תְּחַלֵּת הְעָנְיָן: "זַיִּבְנוּ בְנֵי גָּד אֶת הָעָרִים הַלְּלוּ לְהְיוֹת עָרִים הַלְּלוּ לְהְיוֹת עָרִי מִבְצֶר וְגִדְרוֹת צֹאן": 38 וְאֶת נְבוֹ וְאֶת בַּעַל מְעוֹן עָרִי מִבְצֶר וְגִדְרוֹת צֹאן": 38 וְאֶת נְבוֹ וְאֶת בַּעַל מְעוֹן הַם, מוֹסָבּת שַׁם. נְבוֹ וּבַעַל מְעוֹן — שְׁמוֹת עֲבוֹדָה וְרָה הָם, שֶׁלְּהָיוּ הְבְנֵי רְאוּבֵן הַסֵבּוּ אֶת שְׁמְם לְשֵׁמוֹת אֲחַרִים, שֶׁלְּהָם וֹבְנִי רְאוּבֵן הַסֵבּוּ אֶת שְׁמְם לְשֵׁמוֹת אֲחַרִים, וְהָנִי רְאוּבֵן הַסֵבּוּ אֶת שְׁמְם לְשֵׁמוֹת אֲחַרִים, אַחַרִים, אַחַר: "וְאֶת שִּׁבְּמָה. בָּנוּ שִׁבְמָה, וְהִיא "שְׁבָם" הָאֲמוּרָה לְמַעְלְהִיּי: 19 וְּנּוֹּרֶשׁ. בְּתַרְגוּמוֹ: "וְתְרַבְּ", שֶׁתַבַת "בִישׁ" לְמַעְלְהִיּי: 19 נְבּוֹיְבָשׁ. בְּתַרְגוּמוֹ: "וְתְרַבְּ", שֶׁתַבַת "בִישׁ"

.43 פסוק ג. 44. רות ב, יד. 45. זכריה ה, יא.

#### **№** INNER DIMENSIONS ◆

[41] "The villages of Yair": When he renamed the villages, Yair called them *chavot* (instead of one of the more usual terms, *banot* or *kefarim*).

The basic reason for this is because the word *chavot* is related to the word for "life" *(chai)*, indicating that he intended them to be a memorial to his life.

On a deeper level, however, this term expressed the spiritual transformation Yair intended for these villages to undergo. Idolatry, the antithesis of Divine consciousness, is equivalent to spiritual death: the idolater severs himself from God, the source of life. By including these villages in the Jewish national homeland, Yair was transforming them from domains of death to gardens of life. Furthermore, the word *Yair* means "will shine," so *Chavot Yair* means "Locales of life where Divine light will shine."

The deeper reason why Yair renamed only the *villages* this way is because the culture of the village is less sophisticated than that of the city and thus represents a more raw, unrefined level of Divine consciousness. (We are contrasting the village with a well-run and enlightened city, not the degenerate hotbed of vice the term "city" has unfortunately come to connote in modern times.) Transforming the *village* into a Godly setting thus captures the essence of our Divine mission in this world—to transform even the aspects of reality that are furthest removed from Divinity into God's home on earth.<sup>91</sup>

- 34 The descendants of Gad built up Divon, Atarot, Aroer,
- 35 Atrot Shofan, Ya'zer, Yogbehah,
- 36 Beit Nimrah, and Beit Haran, making them into fortified cities and sheepfolds.
- 37 The descendants of Reuben built Cheshbon, Elaleh, Kiryataim,
- 38 **Nebo**, **Ba'al Meon—the names** of the latter two **having been changed** by the tribe of Reuben since they were originally named after idols—and **Sivmah**, which is the same as Sevam, mentioned above, <sup>80</sup> **for they changed the names of the cities they built** in order to emphasize the fact that they had now come into Jewish possession. <sup>81</sup>

# **Additional Conquests**

- ◆ Maftir Inspired by the idea of expanding the borders of the Land of Israel in anticipation of the future, the descendants of Machir the son of Manasseh<sup>82</sup> went to the northern part of Gilead, that was beyond Og's territory, and conquered it, driving out the Amorites who were there.
  - 40 Moses gave this part of Gilead to Machir the son of Manasseh, and he settled in it.83
  - 41 Yair, the great grandson of Manasseh,<sup>84</sup> also went and conquered some of the Amorites' territory in northern Gilead, which included cities and villages.<sup>85</sup> He called the villages surrounding the cities "the villages of Yair" after himself to perpetuate his name, since he was childless.<sup>86</sup> But he only named the *villages* after himself and not the cities because villages are like the "offspring" of the cities.<sup>87</sup>

42 Similarly, another descendant of Manasseh,<sup>88</sup> Novach, went and conquered the city of Kenat,



Figure 2: The Land Granted to the Tribes of Reuben, Gad, and Manasseh

**and its surrounding villages,** but *he called* the city itself—not just the villages—**Novach, after his name.** But this name did not persist (See Figure 2).<sup>89</sup>

The Haftarah for the First Sabbath of the Three Weeks may be found on p. 253.



#### ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ଔ

37 The descendants of Reuben built: The original names of these cities were associated with the idolatries their original inhabitants practiced in them. Changing their names was an act of conquest, of taking something formerly associated with idolatry and appropriating it for holy purposes. In this

sense, the tribe of Reuben was continuing the task begun with the war against Midian and Moses' stipulation that they cross the Jordan with their brothers: that of elevating the lowest ends of the spiritual continuum to holiness.<sup>90</sup>

<sup>80.</sup> v. 3. 81. Sefer HaSichot 5750, vol. 2, p. 546, note 68. 82. Above, 26:29. 83. Deuteronomy 3:15. 84. 1 Chronicles 2:22. 85. Deuteronomy 3:4-14. 86. Deuteronomy 3:14. 87. Likutei Sichot, vol. 38, pp. 117 ff. 88. Chizkuni. 89. As can be seen from 1 Chronicles 2:23. 90. Likutei Sichot, vol. 33, p. 198. 91. Likutei Sichot, vol. 38, pp. 120-121.

## 09

#### **GENESIS**

Bereishit
Noach
Lech Lecha
Vayeira
Chayei Sarah
Toldot
Vayeitzei
Vayishlach
Vayeishev
Mikeitz
Vayigash
Vayechi

## **EXODUS**

Shemot Vaeira Bo Beshalach Yitro Mishpatim Terumah Tetzaveh Tisa Vayakheil Pekudei

## **LEVITICUS**

Vayikra Tzav Shemini Tazria Metzora Acharei Mot Kedoshim Emor Behar Bechukotai

#### **NUMBERS**

Bemidbar Naso Beha'alotecha Shelach Korach Chukat Balak Pinchas Matot

# Masei (43) מסעי

### **DEUTERONOMY**

Devarim
Va'etchanan
Eikev
Re'eh
Shoftim
Teitzei
Tavo
Netzavim
Vayeilech
Ha'azinu
Vezot Habrachah



## **Overview**

t the end of *parashat Chukat*, the Israelites arrived at the threshold of the Promised Land, "by the Jordan opposite Jericho." The ensuing three *parashiot—Balak*, *Pinchas*, and *Matot—*describe the events that took place while the Israelites were encamped at their final stop, most prominently the encounter with Moab and Midian.

This *parashah*, *Masei*, the last of the Book of Numbers, opens with a recapitulation of the Israelite's entire trek from Egypt until their final camp, and it takes its name (which means "the journeys of") from the opening words of this recapitulation. This summary would seem to be a fitting way to close the book. But the fact that the text continues after this review—and indeed, that the entire Book of Deuteronomy is yet to come—indicates that it serves rather as the demarcation between the story of the sojourn in the desert and the preparations for entering the Land of Israel. After looking back at what was, we look forward to what is about to be.

And indeed, the remainder of *Masei* deals with specific instructions pertaining to the conquest of the land: driving out its idolatrous inhabitants, delineating its borders, designating who will divide it up, specifying where the Levites will live and the special role their cities will play, and detailing additional laws of inheritance.

So it would seem that the opening subject of the *parashah* is entirely different from the rest of its contents. If the opening review of the Israelites' itinerary is the end of the story of the desert, perhaps it should have been placed at the end of the previous *parashah*. The present *parashah* would then be entirely devoted to the life the people would lead after crossing the Jordan.

The fact that, despite what we might think, the itinerary *is* part of the look ahead, and actually introduces it, implies that it is at least as relevant to what is to come as it is to what was.

he distinguishing feature of human life is change. True, lower life forms also grow, learn, and adapt, but once they reach maturity, they remain what they are. Even the forms of life above us—the angels—are static: every angel is the eternal, unchanging personification of a specific level of Divine consciousness or emotion. Only human beings are capable of changing their way of looking at life, of progressing to

higher, more Divinely conscious levels of living based on their expanded understanding of reality.

If this spiritual growth is the unique property of human existence, it follows that in order for us to remain human and avoid becoming fossilized as a stagnant animal (or even angel!), this process must go on continuously. We must always strive to expand our spiritual horizons and seek higher levels of living.

The secret of life, then, is to keep moving, to keep journeying upward: never to look at progress only as a phenomenon of the past, but to see it primarily as an integral part of the future.

s we have seen, the archetype of constricted consciousness is the Land of Egypt. The Hebrew name for Egypt (*Mitzraim*) means "limits" and "boundaries" (*meitzarim*). The Exodus from Egypt is thus the archetype for transcending limits in the spiritual life. But here we find an instructive nuance in the way the Israelites' itinerary is introduced: "These are the journeys of the Israelites who left the Land of Egypt." This phrase seems to imply that *all* the journeys were from the Land of Egypt, while technically only the first journey was from Egypt.

By introducing the entire itinerary this way, the Torah teaches us that whenever we go out of Egypt, whenever we transcend one level of life, we should consider our new, expanded level of consciousness a new "Egypt," a level of constricted awareness relative to where we want to go next. In this way, we are constantly going out of Egypt.

Furthermore, rather than simply listing the stops on the journey, the account is phrased in a way that emphasizes how the Israelites *left* every place they stopped at: "[They] journeyed from Rameses and camped at Sukot. They journeyed from Sukot and camped at Eitam.... They journeyed from Eitam...." This implies that every progression from level to level must be a quantum leap. It is not enough to just enhance or ascend at our present level; each leg of the journey should be a complete departure from the previous way we conceived of God, of life, and of ourselves.<sup>2</sup>

In this context, it is particularly instructive to realize that not everything that happened along this journey from Egypt to the threshold of the Promised Land was altogether positive. At quite a few stops, the Israelites fell backwards, even retreated, and learned the lessons of Divine living the hard way. Nonetheless, they are all called "journeys"; in the long run they all contributed to the final arrival. This teaches us that in order to progress in life, we must learn how to see every regression as a lesson in how to progress further, and thereby turn every failure into a success.

This is possible because, despite the imperative to progress continually, there are certain things that should not change. This is the lesson we learned in the previous *parashah*, *Matot*.<sup>3</sup> These basic constants—our fundamental beliefs and our resistance to evil—are the bedrock of our spiritual lives, and give us the stability on which we can base our continuous ascent. In particular, we can survive our falls when we realize that they are all orchestrated by Divine providence: we fall specifically in those areas of life where God sees we need to ascend; the rest of our life remains intact, providing the framework we need to put ourselves back together.

<sup>1.</sup> Numbers 33:5-7.

<sup>2.</sup> To borrow a metaphor from physics, constant velocity is also a constant: there must be acceleration, as well. And the rate of acceleration must also increase, or it, too, becomes a constant. And so on.

<sup>3.</sup> This is one of the inner reasons why, in most years, these two parashiot are read together.

#### **OVERVIEW OF MASEI**

hese lessons were particularly pertinent when the Jews were about to enter the Promised Land. The safe and sequestered life of the desert, of seclusion in a totally spiritual environment, naturally encourages spiritual growth. Of course, it is possible to stagnate in a spiritual environment as well, but the main challenge to remaining spiritually alive is in the settled land of mundane, material living. It is therefore fitting to make this point just as our sights become focused on working the land across the Jordan River, so that we remember throughout our mundane lives to strive and progress constantly toward ever higher levels of Divine consciousness. By ascending the ladder of spiritual growth ourselves and helping others make the same climb, we actualize the lessons we learned in the desert and successfully meet the great challenge of making the world into God's home.<sup>4</sup>

<sup>4.</sup> Likutei Torah 3:88c; Sichot Kodesh 5732, vol. 2, pp. 431-434; Sichot Kodesh 5740, vol. 3, pp. 626-627; Sichot Kodesh 5741, vol. 4, pp. 268-272; Hitva'aduyot 5742, vol. 4, p. 1908; Likutei Sichot, vol. 18, pp. 382-383, vol. 23, pp. 224-228. vol. 28, pp. 282-284, etc.

−® ONKELOS ଔ-

33:1 אַלֵּין מַשְלְנִי בְנֵי יִשְׂרָאֵל דִּי נְּפֶּקוּ מֵאַרְעָא דְמִצְרַיִם לְחֵילֵיהוֹן בִּידָא דְמֹשָׁה וְאַהַרֹן: 2 וּכְתַב מֹשֶׁה יָת מַפְּקְנֵיהוֹן לְמַשְׁלְנֵיהוֹן עַל מֵימְרָא דַייִ וְאָלֵין מַשְּׁלָנֵיהוֹן לְמַפְּקְנִיהוֹן: 33:1 אֵלֶה מַסְעֵי בְגִי־יִשְּׂרָאֵל אֲשֶׁר וְצְאָוּ מֵאֶרֶץ מִצְרִים לְצִבְאֹתֵם בְּיַד־מֹשֶׁה וְאַהְרְן: 2 וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה אֶת־לְצִבְאֹתֵם בְּיַד־מֹשֶׁה וְאַהְרְן: 2 וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה אֶת־מוּצְאֵיתֵם לְמַסְעֵיתֶם עַל־בָּי יְהֹוֶה וְאֵלֶה מַסְעֵיתֶם לְמוּצֵאֵיתֵם:

#### ⊗ RASHI 🗷

וַיַּחַנוּ בְּרַתְמָה״, לְמַדְתּ, שֶׁהִיא בְּמְדְבֵּר בְּּאַרְן, וְעוֹד הוֹצֵא מִשְׁם שְׁמוֹנְה מַסְּעוֹת שֶׁהָיוּ לְאַחַר מִיתַת אֲהֶרֹן — מֵהֹר הְאָרְ עַד עַרְבוֹת מוֹאָב בִּשְׁנֵת הָאַרְבָּעִים, נִמְצְא, שֶׁבֶּל שְׁמוֹנֶה וּשְׁלֹשִׁים שְׁנָה לֹא נְסְעוּ אֶלֶּא עֶשְׂרִים מַסְּעוֹת. שְׁמוֹנֶה וּשְׁלֹשִׁים שְׁנָה לֹא נְסְעוּ אֶלֶּא עֶשְׂרִים מַסְּעוֹת. בּוֹ דְּרָשָׁן. וְרַבִּי תַנְחוּמָא דְּרַשׁ בּוֹ דְּרָשָׁוּ אַבֶּרָת: מְשָׁל לְמֶלֶּךְ שֶׁהְיִּה בְנוֹ חוֹלֶה וְהוֹלְיכוֹ לְמְלֶּךְ שֶׁהְיוּ חוֹזְרִין, הִתְחִיל אָבִיו מְוֹנֶה כָּל הַמַּסְעוֹת. צִּמִר לוֹ: ״בִּאן יִשַנְנוּ, כָּאן הוּקַרְנוּ, מִתְר הֹאשֶׁךּ וְבוּ״:

ו אַלֶּה מִּסְעֵי. לְמָה נִבְתְּבוּ הַמִּסְעוֹת הַלְּלוּ? לְהוֹדִיעַ חֲסְדִיו שֶׁל מְקוֹם, שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁגָוַר עֲלֵיהֶם לְטַלְטְלִים חֲסְדִיו שֶׁל מְקוֹם, שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁגָוַר עֲלֵיהָם לְטַלְטְלִים וְלַאָּתְלְטָלִים בְּמִּדְבָּר, לֹא תֹאמֵר שֶׁהִיוּ נָעִים וּמְטֻלְטָלִים מִמְּשָׁע לְמִסְּע כְּל אַרְבָּעִים שָׁנָה וְלֹא הְיְתָה לָהֶם מְנוּחָה, שֲׁהֵרִי אֵין בָּאן אֶלֶּא אַרְבָּעִים וּשְׁתִּים מַסְעוֹת; צֵא מֵהֶם אֲרְבָּעָה עִשְׂר, שֶׁבֶּלם הָיוּ בְּשָׁנָה רִאשׁוֹנָה קֹדֶם גְּוָרָה, מְשֶׁנְּסְעוּ מֵרַעְמְסֵס עַד שֶׁבָּאוּ לְרְתְמְה, שֶׁמִשְׁם נִשְׁתַלְּחוּ הַמְעַנְיִלְים, שֶׁנָאֲמַר: ״וְיִאַחָר נְסְעוּ הְעָם מַחֲצֵרוֹת וְגוֹי שְׁלָח לְּךְ אֻנְשִׁים וְגוֹ״י, וְכָאן הוּא אוֹמֵר: ״וִיִּסְעוּ מַחְצֵרוֹת וְנִוֹי שָׁלָח לְּךְ אֻנְשִׁים וְגוֹי״י, וְכָאן הוּא אוֹמֵר: ״וַיִּסְעוּ מַחְצֵרוֹת וְנִיֹי

**1.** במדבר יב, טז – יג, ב.

#### **EXECUTE STATE OF CHASIDIC INSIGHTS 03**

1 These are the journeys: The Ba'al Shem Tov taught that these forty-two journeys are also the forty-two spiritual journeys we make throughout our life. We begin from birth, and the nation's exodus from Egypt is both its own birth as a nation and an allegory for every individual birth, the liberation of the fetus from the confines of the womb into the freedom of the outside world where it can develop and become independent. The final journey is to the spiritual Promised Land, the afterlife that awaits us after death.

Although some of the intervening journeys in the Israelite's trek through the desert were accompanied by setbacks, in their spiritual origin and in the way they are meant to be reflected in our lives they are all holy and positive. If we choose properly between good and evil, we will live out these phases of life in the way God intended; if, like the generation of the desert, we make some wrong choices, they will have to be expressed as setbacks.<sup>3</sup>

Even though we can always transform the setbacks we have suffered in our lives into positive, growth experiences, it is still better not to have to fall back on this. With regard to our future journeys, let us try to always choose to live them out in positive, holy ways.<sup>4</sup>

2 This is the land which shall fall to you as an inheritance: Allegorically, the Land of Israel represents the physical world in general; the fact that we are obligated to perform certain commandments only within its borders alludes to the fact that we can only perform God's commandments and elevate material reality while our souls are in this world, that is, during our physical lifetime. This opportunity does not exist before the soul descends into the body and after it leaves it, even though the soul is alive before birth and lives on after death.

By delineating the boundaries of the Land of Israel—allegorically, demarcating the sphere within which we can perform God's commandments and elevate the material world—the Torah underscores the value we should attach to this opportunity, which we are granted only during our lives on earth.

Relative to the beatific existence the soul enjoys in its celestial abode before birth, the difficult and challenging life it must lead in this world seems indeed to be a "fall" from a former height. But by utilizing all our powers to capitalize on the unique opportunity that is ours only in this world, we not only help God achieve His purpose in creation and fulfill the purpose of our existence, but also vastly enhance our ability to absorb the Divine revelations that await us in the afterlife.<sup>5</sup>

<sup>3.</sup> See above, on 11:34; Degel Machaneh Ephraim, Masei (80a) citing Brit Menuchah; Sichot Kodesh 5719, p. 208; Or HaTorah, Masei, p. 1352; Sefer HaSichot 5749, vol. 2, p. 528. 4. Likutei Sichot, vol. 4, p. 1083. 5. Likutei Sichot, vol. 13, pp. 126-127; Tanya, chapter 37 (48b), Likutei Torah 3:42b, etc.

## Synopsis of the Exodus

- 33:1 The Torah continues to chronicle the preparations for the people's entry into the Land of Israel. Now that the people have reached their final stop on their trek through the desert and are poised to enter the Promised Land, the narrative summarizes this chapter of their history by briefly reviewing the 42 stations on the journey. These are the journeys of the Israelites who left Egypt, organized by tribal troops, under the leadership of Moses and Aaron.
- 2 Moses recorded their starting points for their journeys according to the word of God, and these were their journeys with their starting points (See Figure 1).<sup>2</sup>

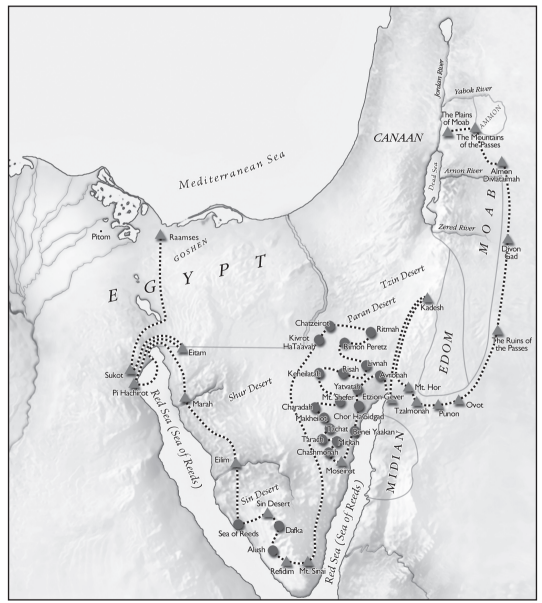


Figure 1: The Forty-Nine Journeys

<sup>1.</sup> Exodus 12:51. 2. There are 41 starting points; the 42nd location being the final destination, the plains of Moab.

זוֹיִסְעוּ מֵבִרְעִמְסֵס בַּרְשָׁה הָרָאשׁוֹן בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחְנִישׁ הַרִאשִׁוֹ מִפְּחְרַת הַפָּסַח יֵצְאוּ בְנִי־יִשְׂרָאל בְּיִרְ הַבָּקֹה לְעֵינֵי כָּל־מִצְרִים: 4 וּמִצְרִים מְקַבְּרִים אֵת אֲשֶׁר הְבָּה יְהַיָּה לְעֵינֵי כָּל־מִּבְלִים בְּלּבְּרִים מְקַבְּרִים אֵת אֲשֶׁר יִהְיָה בְּהָבְיִם בְּלִבְּיִם בְּלִבְּיִם מְקַבְּרִים אֵת אֲשֶׁר בְּקֹבְיִם עִיּקְבָּה וַיִּחְנוּ בְּעֵל מֵרַעְמְסֵס וַיִּחְנוּ בְּסֵבְּת:
זוֹיְסְעוּ מִצְּלְרִם נִיִּשְׁר עַל־פִּי הַחִירֹת אֲשֶׁר עַל־פָּגִי הַמְּלָה בְּעִל־בְּרִוּ בְּעַלֹּ מֵבְעִל מִבְּלְה וַיִּיְם הַמִּרְבָּרוּ נִיִּבְרוּ וֹיִּלְכוּ הָבְּרְוּ שִׁלְשָׁת יִמִים בְּמִרְבְּרוּ בַּעְלֹּ בְּעָל מְבְּרְוּ וֹיִבְיְמוֹ בְּעָל מְבְּרְוּ בְּעָל מִבְּרְה: 9 וַיִּסְעוּ מִמְּלָה וַיִּבְאוּ מִינְים הְּמָּרִים וַיִּיְבְנִי מִנְּהְלֹּב עַל־יַם־סְוּר: 9 וַיִּסְעוּ מִמְּלָה וַיִּבְרוּ בְּעָל בְּרִוּ בְּעָל מְבְּרָה וַיִּיְבְנִי מִבְּרָה וַיִּיְבְנִי מִבְּרָה וַיִּיְבְנִים הְמִּבְרִה בְּיִבְרוּ מִיּבְרוּ בְּיִבְרוּ מִיּבְרוּ בְּיִבְרוּ וְיִבְּבְרוּ בְּיִבְרוּ בְּיִבְרוּ מִיּבְרִה וְשִּבְעִים הְמָּרְים וַיִּיְתוּ בְּיִבְים עִשְּׁבֹר בְּיִבְירִם וְיִיּבְנִים הְבָּבְרוֹ בִּיְרִבּיוֹ מִלְיבוֹ בְּיִבְירִים וְיִבְּבְרִים וְיִבְּבְרוּ בִּיְרִבּי בְּנִיבְיִים בְּיִבְיִים הְבָּבְרִים וְיִבְּבְרוּ בְּיִבְיִים וְשִּבְּעִים הְמָּבְרִים וַיְיִבְּבוֹי בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיִים הְבְּבְירִים וְיִבְּבְיוֹ בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיִים הְנִיּבְיוֹם בְּיִבְיים בְּיִבְיוֹם בְּיבְּבִיי מִינְבְּבְּיוֹ בְּיִבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּעִבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְים בְּבְּבְיוֹב בְּבְיִבְים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּיבְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּבְּיוֹבְיוֹ בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּיבְּבְיוֹ בְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְּים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְיוֹים בְּבְי

שני 11 וַיִּסְעוּ מִיַּסוּף וַיִּחֲנִוּ בְּמִּדְבַּר־סִין: 11 וַיִּסְעוּ מִאָלִוּשׁ וַיִּחֲנוּ בְּמִּדְבַּר־סִין וַיִּחֲנוּ בְּדְבְּקְה: 13 וַיִּסְעוּ מִאָלִוּשׁ וַיִּחֲנוּ בִּרְפִידְם וְלֹא־הָיָה שָׁם מִּמְּלְוּשׁ: 14 וַיִּסְעוּ מֵאָלִוּשׁ וַיִּחֲנוּ בִּרְפִידְם וְלֹא־הָיָה שָׁם מָיִם לְעֵם לִשְׁתְּוֹת: 15 וַיִּסְעוּ מֵוְרָפִידְם וַיִּחֲנוּ בְּקֹבְרֹת הְמִּאֲוֹה: 17 וַיִּסְעוּ מִקְבְּרֹת הְמִאֲנֵה וַיִּחֲנוּ בְּקבְרֹת הְמִאֲנֵה וֹיִחְנוּ בְּקבְרֹת הְמִאֲנֵה וֹיִחְנוּ בְּחָבְרֹת הַמִּאֲנֵה וֹיִחְנוּ בְּהְבְּרֹת הַמְּאֲנָה וֹיִחְנוּ בְּרָבְּרֹת הַמְּאֲנְה בִּיוֹיְם עוּ בִּוֹיְחַנְוּ בְּקֹבְנְה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרָת הִיְּחָנוּ בִּוְיִחְנוּ בְּקְבְּרָה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרֵת הַמְּאֲנִה בְּרִבְּה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרָת בְּתְבְּבְרֹת בְּרְבְּבָּה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרָה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרָה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרֵה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרֵה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרֵה בִּקְבְּרָה בְּקְבְּרָה בִּיְחְנִי מִבְּרְבְּה וַיִּחְנוּ בְּקְבְּרְה בְּחְבְרֶת בְּתְבְּרָה בִּיְחְנִי בְּבְרְבְּה וֹיִחְנִוּ בְּקְבְּרְה וְיִחְנִוּ בְּקְבְּרְה וְיִחְנִוּ בְּחְבְרָבְה וַנִיְחְנִוּ בְּבְרְבְּה וַנִיְחָנִוּ בְּבְּרְבְּה וַנִיחְנִוּ בְּבְּרְבְּה וַנְיִם עוּ בִּיְרְבָּר בְּיִבְעוּ בְּבְּרְבְבָּר בִּיִבְעוּ בְּבְּבְבְּר בְּיִבְעוּ בְּבְּבְבְר בְּיִבְעוּ בְּבְרְבְבָּר בְּיִבְעוּ בְּבְּבְרְבְּבוֹ בּבְיִבְעוּ בְּבְבְרְבְבוּ בּבְּבְרְבְבוּ בְּבִיבְרְב בְּבְבְרְבוּב וַיִּחְעוּ בְּבְבְרֵב בְּיִבְעוּ בְּבְּבְבְבְּר בְּיִבְעוּ בְּבְּבְבְבוּ בְּבְּבְבְּבוּ בְּבְיִבְיּוּ בְּבְבְּבוּ בְּבְּבְבְבוּ בְּיִבְעוּ בְּבְּבְבְבוּב בְיִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיוּ בְּיִבְּעוּ בְּבְּבְבְּבוּ בְּיִבְעוּ בְּבְיבְבְבוּיוֹ בְיִיבְעוּ בְּיִבְּוּ בְּבְּבְבוּת בְיוֹבְבוּ בְּיוֹם בְיוֹים בְּוּ בְּבְיבְבוּם בְּיבְּיוֹם בְּיוֹבְיוּ בְּנִיבְיוּ בְּבּבְיוּם בּוּבְיוּם בּוּבְּבוּת בְּיוֹבְיוּ בְּיוּם בְּיוֹם בְּיוּבְנוּ בְּבְּבְּבוּב בְיוֹבְיוּ בְּבְּבְּבְּבוּם בּבְּיוֹם בְּבוּבְיוּם בּבְּבוּבְיוּם בְּבּיוֹם בְּבוּבְיוּם בְּבְּבְּבְּבוּבוּים בְּבּבְּבוּבוּב בּבְיוֹם בְּבּבְיוּם בְּבִיבְּיוֹם בְּיוֹם בְּיוֹם בְּבְבְּבְבְּיוֹם בְּיוֹבְיוּם בְּיוֹבְיוּים בְּבְּבְּבְם

——⊗ ONKELOS ∽—— וּנְטָלוּ מֵרַעְמְסֵס בְּיַרְחָא קַדְמָאָה 3 בְּחַמְשָׁא עַשְׂרָא יוֹמָא לְיַרְחָא קַדְמָאָה מִבָּתַר פִּסְחָא נְפָקוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל בָּרֵישׁ גָלֵי לְעֵינֵי כָּל מְצְרָאֵי: 4 וּמְצְרָאֵי מְקַבְּרִין יָת דִּי קְטַל יִיָ בְּהוֹן כָּל בָּכְרָא וּבְטַעֲוַתְהוֹן עֲבַד יְיָ דִּינִין: 5 וּנְטָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל מַרַעְמְסֵס וֹשְרוֹ בְּסֻכֹּת: 6 וּנְטָלוּ מָסֶכֹת וֹשְרוֹ בְאֵתָם דִּי בִּסְטַר מַדְבָּרָא: 7 וּנְטָלוּ מֵאֵתָם וְתָב עַל פום חירָתָא דִי קֶדָם בְּעֵל צְפוֹן וֹנְטָלוּ מִן פּוּם מִגְדֹל: 8 וּנְטָלוּ מִן פּוּם חִירָתָא וַעֲבָרוּ בְגוּ יַפָּא לְמַדְבְּרָא וַאָזָלוּ מַהָלַךְ תִּלְתָא יוֹמִין בְּמַדְבְּרָא דְאַתָם וֹשְרוֹ בְּמָרָה: 🤊 וֹנְטָלוֹ מִמְּרָה וַאָתוֹ לְאֵילִם וּבְאֵילִם תְּרֵי עֲשַׂר מבועין דְמַיִין וְשַבְעִין דִקְלִין וּשְרוּ תַּמָּן: 10 וּנְטָלוּ מֵאֵילִם וֹשְׁרוֹ עַל יַפָּא דְסוּף: 11 וּנְטָלוּ מִיַפָּא דְסוּף וֹשְרוֹ בְּמַדְבְּרָא דְסִין: 12 וּנְטָלוּ מִמַּדְבְּרָא דְסִין וֹשְׁרוֹ בְּדָפְקָה: 13 וּנְטָלוּ מִדְפְקָה וֹשְרוֹ בְּאָלוֹש: 14 ונְטָלוּ מֵאָלוּשׁ וֹשְרוֹ בִּרְפִידִים ּוְלָא הֲנָה תַפָּון מַיָּא לְעַפָּא לְמִשְׁתֵּי: 15 ונְטָלוּ מֵרְפִידִם וֹשְׁרוֹ בְּמַדְבְּרָא דְסִינָי: 16 וּנְטָלוּ מִמַּדְבְּּרָא דְסִינִי וֹשְרוֹ בְּקבְרֵי דִמְשַאֲלֵי: 17 וּנְטָלוּ מִקְבְרֵי דִמְשַׁאֲלֵי וֹשְרוֹ בַּחֲצֵרֹת: 18 ונְטָלוּ מֵחֲצֵרֹת וֹשְׁרוֹ בְּרִתְמְה: 19 ונְטָלוּ מֵרְתְמָה וֹשְׁרוֹ בְּרָמֹן פָּרֶץ: 20 וּנְטָלוּ מֵרִמֹן פָּרֶץ וֹשְׁרוֹ בְּלִבְנָה: 21 וּנְטָלוּ מִלִּבְנָה וֹשְׁרוֹ בְּרִסְה: zz וּנְטָלוּ מֵרִסְה וּשְׁרוֹ בּקְהֵלְתָה: 23 וּנְטָלוּ מִקְהֵלְתָה וֹעְערוֹ בְּטוּרָא דְשְׁבֶּר: 24 וּנְטָלוּ מָטוּרָא דְשָׁפֶּר וּשְׁרוֹ בַּחֲרָדָה: בז וּנְטָלוּ מֵחֲרָדָה וֹשְרוֹ בְּמַקְהֵלת: 25 בּתְחַת: בְּעָחַלוּ מְמֵּקְהֵלת וֹשְׁרוֹ בְּתָחַת:

-∞ RASHI ശ-

<sup>4</sup> וּמִצְרֵים מְקַבְּרִים. טְרוּדִים בְּאֶבְלָם: 18 וַיִּחֲנוּ בְּרִתְמָה. וּמַה יֹסִיף לָךְ, לְשׁוֹן רְמִיֶּה, חִצֵּי גִבּוֹר שְׁנוּנִים עַם גַחֲלֵי עַל שֵׁם לְשׁוֹן הָרָע שֶׁל מְרַגְּלִים, שֶׁנֶּאֱמֵר: ״מַה יִּתוֹן לְךְּ רְתָמִים״:

<sup>2.</sup> תהלים קכ, ג'ד.

- 3 They journeyed from Raamses<sup>6</sup> in Nisan, the first month, specifically, on the 15<sup>th</sup> day of the first month; on the day following the Passover sacrifice, the Israelites left triumphantly<sup>7</sup> in full view of all the Egyptians.
- 4 And the Egyptians were busy burying their dead, because God had struck down their firstborn,8 and He also destroyed their deities.9
- 5 The Israelites journeyed from Raamses and camped at Sukot. 10
- 6 They journeyed from Sukot and camped at Eitam, at the edge of the desert.11
- 7 They journeyed from Eitam and returned to Pi Hachirot, which faces Ba'al Tzefon, and camped before Migdol.<sup>12</sup>
- 8 They journeyed from Penei Hachirot (an alternative name for Pi Hachirot) and crossed in the midst of the sea to the desert.<sup>13</sup> They walked for three days in the desert of Eitam and camped at Marah.<sup>14</sup>
- 9 They journeyed from Marah and arrived at Elim, and at Elim there were 12 springs of water and 70 palm trees, and they camped there.<sup>15</sup>
- 10 They journeyed from Elim and camped by the Sea of Reeds.<sup>16</sup>
- ◆ Second Reading 11 They journeyed from the Sea of Reeds and camped in the Sin desert.<sup>17</sup>
  - 12 They journeyed from the Sin desert and camped at Dafkah.<sup>18</sup>
  - 13 They journeyed from Dafkah and camped at Alush.19
  - 14 They journeyed from Alush and camped at Refidim, but there was no water for the people to drink there.<sup>20</sup>
  - 15 They journeyed from Refidim and camped in the Sinai desert.21
  - 16 They journeyed from the Sinai desert<sup>22</sup> and camped at Kivrot Hata'avah.<sup>23</sup>
  - 17 They journeyed from Kivrot Hata'avah and camped at Chatzerot.24
  - 18 They journeyed from Chatzerot and camped at Ritmah.<sup>25</sup> The word *ritmah* means "slander"; this place was so named because it was here that the spies slandered the Land of Israel.
  - 19 They journeyed from Ritmah and camped at Rimon Peretz.26
  - 20 They journeyed from Rimon Peretz and camped at Livnah.
  - 21 They journeyed from Livnah and camped at Risah.
  - 22 They journeyed from Risah and camped at Kehelatah.
  - 23 They journeyed from Kehelatah and camped at Mount Shefer.
  - 24 They journeyed from Mount Shefer and camped at Charadah.
  - 25 They journeyed from Charadah and camped at Makhelot.
  - 26 They journeyed from Makhelot and camped at Tachat.

6. Exodus 12:37. 7. Ibid. 14:8. 8. Ibid. 12:29. 9. Ibid. 12:12. 10. Ibid. 12:37. 11. Ibid. 13:20. 12. Ibid. 14:2. 13. Ibid. 14:22. 14. Ibid. 15:22-23. 15. Ibid. 15:27. 16. This station is not mentioned in Exodus. 17. Exodus 16:1. 18. This station is not mentioned by name in Exodus, but the events chronicled in Exodus 16 occurred there. 20. Exodus 17:1. 21. Ibid. 19:1-2. 22. Above, 10:33. 23. Above, 11:1-34; the name is not given until v. 34. 24. Above, 11:35. 25. Above, 12:16. This station is not mentioned by name but referred to as a locale in the Paran desert. 26. This and the following 16 stations are not mentioned explicitly in the historical chronicle (see above, on 20:1).

27 זִיִּסְעִּוּ מִתְּחָתִּ נִיְּחָעִּוּ בְּנִעְנִי מִנְלֶךְ עֲרָׁדְ וְהְוּאִ־ישֵׁב בַּנָגָב בְּאָרָץ בְּנָעַוּ מִבְּרָתִי בַּנְיִּסְעִּוּ מִבְּנִעְנִי מִנְקָרְוֹ בִּוְחָעִּוּ בְּתְּבֶּרוֹ בַּוֹיִּסְעִּוּ מִבְּנִי יִעְקָן וַיִּחְנִּוּ בְּחִרְ הַנִּיְבְנִי וַיְּחָעִּוּ בִּרְנִים בַּחְשְׁמִנְּהוּ נִיִּחְעִּוּ בִּנְיִיִשְׁלֵּוֹ נַיִּחְעִּוּ בְּתְּבְרוֹ בִּנְיִסְעִּוּ מִבְּרְנִּהוֹ נַיִּחְעִּוּ בְּתְרֹ הַנִּיְבְנִי וַעְקָן וַיִּחְעוּ בְּתְרֹ הַנְּיִחְ נִיִּחְעוּ בְּתְרֹ הַנְּיְבְעִּוּ בְּתְרֹ הַנְּיְבְעוּ בְּתְבְּרוֹ בְּנִיחְעוּ מִבְּרוֹנִי 132 וַיִּחְעוּ מִבְּרְבָּרוֹ בְּיִבְעִּים בְּעְבִּרוֹ הַבְּרִי וְנִיחְעוּ בְּנִייִם בְּעִּבְּרוֹ הַבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְמְבְּרְנִּהוֹ בְּנִיְם בְּתְּנִים וּמְאַרְ מִבְּרְבְּנִי וְנִיְחָעוּ מִבְּרְבְּרוֹ בְּנִיְבְּרוֹ בְּנִיְתְּוֹ בְּבְּרִי וְהְנִיְתוּ בְּבְּרִי וְבְּבְּרִי בְּנִיְבְּרִי בְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי בְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּרִייִי בְּבְּבְּרִי וְבְּבְּרִי וְבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְּרִי וְבְבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְייִי וְבְּבְּבְיוֹבְייִי בְּבְּבְּבְיוֹי בְּבְבְּבְיוֹי בְּבְּבְבְיוֹי בְּבְּבְבְיוֹי בְּבְּבְבְיוֹי בְּבְבְבְנִייִי בְּבְבְבְבְייִי בְּבְבְבְיוֹי בְּבְּבְבְיוֹי בְּבְּבְבְיוֹים בְּבְּבְבְבְיוֹי בְּבְבְבְבְיוֹי בְבְבְבְבְייִי בְּבְבְבְיוֹי בְבּבְבְבְבְבְּבְנִייִי בְבְבּבְבְּבְבְיוֹי בְּבְבְבְּבְבְבְיוּ בְבּבְבְבְבְנִיי בְּבְבְבְנִיי בְּבְבְבְנִין בְּבְבְבְנְיי בְבְּבְבְנִיי בְּבְבְבְבְנִיי בְּבְבְבְבְנְיוּ בְּבְבְבְּבְנִיי בְּבְבְבְבּבּבְבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבּבּבְבְבּבּבְבְבְבּבּבְבּבְבְבּבּבְבּבּבְבְבְבּבּבְבְבּבּבְבּבְבְבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבְבְיוֹי בְבְּבְבְבּבְבְבְבּבּבְבְבּבְבְבּבְבְבְבּבּבְבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבּבּבְבְבְבּבְב

40 וַיִּשְׁבִּעְרִיּן הַבְּנְעֲנִי מֶלֶךְ עֲרָד וְהְוּאִדישֵׁב בַּנָגֶב בְּאָרֶץ בְּנָעַן
בְּבִא בְּגִי יִשְּׁרָאֵל: 14 וַיִּסְעוּ מֵהְר הָהֶר וַיִּחֲנִּוּ בְּצַלְמֹנֶה:
42 וַיִּסְעוּ מִצִּלְמֹנֶה וַיִּחֲנִּוּ בְּפוּנְן: 43 וַיִּסְעוּ מִפּוּנְן וַיִּחֲנִּוּ בְּעִיִּי הְעֲבָרִים בִּנְּכְוּל בְּאַבִּי הָעְבָּרִים בִּנְּכְוּל בְּאַבִּי הָעְבָּרִים בִּנְּבְוּל בְּאַבִּי בְּאַבִּי בְּנִים נִיְּחֲנִוּ בְּדִיבְן גֵּר: 46 וַיִּסְעוּ מִעְלְמִן דִּבְלְתִיְמָה וַיִּחְנִּוּ בְּדִיבְן גֵּר: 46 וַיִּסְעוּ מִעְלְמִן דִּבְלְתִיְמָה נִיְחָנִּוּ בְּדִיבְן גֵּר: 46 וַיִּסְעוּ מִעְלְמִן דִּבְלְתִיְמָה וַנְיִחְנִּוּ בְּדִיבְן גֵּר: 48 וַיִּסְעוּ מִבְּלְמִן דִּבְלְתְיִמְה וַנְיִחְנוּ בּּעְרְבִּת מוֹאָב עִים לִבְּנְיִים לְפְנֵי נְבְוֹ: 48 וַיִּסְעוּ מֵבְרִים הְעַבְרִים נִיְבְרִבוּן יִבְחוֹי: 49 וַיִּחְנִוּ עַלִּיהַיִּרְבִּן מִנִּבְרִים מִּנִבְּרִים בְּעַרְבִּת מוֹאָב: ס מִבְּית הַיְשִׁמֹת עֵּד אָבֵל הַשִּׁשִׁים בְּעַרְבְּת מוֹאָב: ס

-⊗ RASHI ଔ

38 על פּי ה׳. מְלַמֵּד שָׁמֵּת בִּנְשִׁיקָה: 40 וַיִּשְׁמֵע הַבְּנַעֲנִי. כָּאן לִמֶּדְךּ שָׁמִיתַת אַהְרֹן הִיא הַשְּׁמוּעָה, שָׁנִּסְתַּלְקוּ עַנְנֵי כָבוֹד וְכַסְבוּר שָׁנִּתְנָה רְשׁוּת לְהִלְּחֵם בְּיִשְׂרָאֵל, לְפִיכָךְ חָזַר וּכְתָבָה: 44 בְּעֵיִי הָעֲבָרִים. לְשׁוֹן חֲרְבוֹת וְנֵלִים, כָּמוֹ: ״לִעִי הַשָּׁבָה״לִּ, ״שָׁמוּ אֵת יִרוּשָׁלִיִם לִעִיִּים״לּ:

ב. מיכה א, ו. 4. תהלים עט, א. 5. עירובין נה, ב. 3.

№ R/s
49 מַבֵּית הַיְשְׁמֹת עַד אָבֵל הַשְּׁטִים. כָּאן לִמֶּדְךְּ שְׁעוּר מְחֲנֵה יִשְׂרָאֵל שְׁנֵים עָשֶׁר מִיל, דְּאָמֵר רַבָּה בַּר הָנָה: לְדִידִי חֲזִי לִי הַהוּא אַתְרָא וְכוּ: אָבֵל הַשְּׁשִׁים. מִישׁוֹר שָׁטִים ״אָבַל״ שְׁמוֹ:

—⊗ ONKELOS &——

27 ונטלו מתחת ושרו בתרח:

28 וּנְטָלוּ מִתְּרָח וֹשְׁרוֹ בְּמִתְקָה: 29 וּנָטַלוּ מִמְתִקָּה וֹשְׁרוֹ בִּחַשְׁמנַה:

30 וּנְטָלוּ מֵחַשְמֹנֶה וּשְרוֹ בְּמֹסֵרוֹת: 31 וּנָטַלוּ מִמֹּסֵרוֹת וּשְׁרוֹ בִּבְנֵי

יַעֲקֶן: 32 וּנְטָלוּ מִבְּנֵי יַעֲקֶן וּשְׁרוֹ בְּחֹר הַגִּדְגָד: 33 וּנְטָלוּ מֵחֹר הַגִּדְגָד

וֹשְׁרוֹ בְּיָטְבְתָה: 34 וּנְטָלוּ מִיְטְבְתְה וֹשְׁרוֹ בְּעַבְרֹנָה: 35 וֹנְטָלוּ מֵעַבְרֹנְה

וֹשָׁרוֹ בַּעַצִין נָבֶר: 36 וֹנָטָלוּ מֵעַצִין

נֶבֶר וֹשְׁרוֹ בְמַדְבְּרָא דְצִן הִיא רְקָם: 37 וּנְטָלוּ מֵרְקָם וֹשְׁרוֹ בָּהֹר טוּרָא

בְּסְיָפֵי אַרְעָא דֶאֶדוֹם: 38 וּסְלֵק אַהֵרֹן בַּהַנָּא לְהֹר טוּרָא עַל מֵימִרָא

דַייָ ומִית תַּמָּן בִּשְׁנַת אַרְבְּעִין לְמִפַּק

בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאַרְעָא דְמִצְרַיִם בִּירָחָא חֲמִישָּאָה בְּחַד לְיַרְחָא:

נְעֶשְׂרִין בַּר מְאָה וְעֶשְׂרִין וֹתְלַת שְׁנִין כַּד מִית בְּהֹר טוּרָא: וֹתְלַת שְׁנִין כַּד מִית בְּהֹר טוּרָא:

רָעָרָד פּֿגְעָנָאָה מַלְּכָּא דַעָרָד 40 וֹשְׁמַע בְּנָעָנָאָה הָאָרָעָא דִכְּנָעַן וְהוּא יָתֵב בְּדָרוֹמָא בְּאַרְעָא דִכְּנָעַן

בְּמֵיתֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: 41 וּנְטָלוּ מֵהֹר

טוּרָא וֹשְרוֹ בְּצַלְמֹנָה: 42 וּנְטָלוּ מִצֵּלִמֹנָה וֹשִׁרוֹ בִּפוּנוֹן: 43 וּנָטָלוּ

מפונן ושרו בְּאבת: 44 וּנְטָלוּ מִאבת ושרו בִּמִגוַת עַבָּרָאֵי בִּתחום

מוֹאָב: 45 וּנְטָלוּ מִמְּגוָתָא וֹשְׁרוֹ בְּדִיבֹן גָד: 46 וּנְטָלוּ מִדִּיבֹן גָד

וֹשְרוֹ בְּעַלְמֹן דִבְלָתְיִמְה: 47 וֹנְטָלו

מֵעַלְמֹן דִּבְלָתִיְמָה וּשְׁרוֹ בְּטוֹרֵי דַעֲבָרָאֵי דִּקֶדָם נְבוֹ: 48 וּנְטָלוּ

מְטוּרֵי דַעֲבָרָאֵי וֹשְׁרוֹ בְּמֵישְׁרָיָא דְמוֹאָב עַל יַרְדְּנָא דִירֵחוֹ: 49 וֹשְׁרוֹ

עַל יַרִדְנָא מִבֵּית יִשִׁימוֹת עַד מֵישַׁר

:שָׁטִין בְּמֵישִׁרָיָא דְמוֹאָב

2449 to 2468),<sup>41</sup> so, in the remaining 19 years (between 2469 and 2487), they camped at only 20 stations. They thus spent an average of a year at each of these stations.

<sup>41.</sup> Above, on 19:1, from Rashi on Deuteronomy 1:46.

- 27 They journeyed from Tachat and camped at Tarach.
- 28 They journeyed from Tarach and camped at Mitkah.
- 29 They journeyed from Mitkah and camped at Chashmonah.
- 30 They journeyed from Chashmonah and camped at Moserot.
- 31 They journeyed from Moserot and camped at Benei Yaakan.
- 32 They journeyed from Benei Yaakan and camped at Chor Hagidgad.
- 33 They journeyed from Chor Hagidgad and camped at Yotvatah.
- 34 They journeyed from Yotvatah and camped at Avronah.
- 35 They journeyed from Avronah and camped at Etzion Gever.
- 36 They journeyed from Etzion Gever and camped in the desert of Tzin, at the city of Kadesh.<sup>27</sup>
- 37 They journeyed from Kadesh and camped at Mount Hor,28 at the edge of Edom.
- 38 Aaron the priest ascended Mount Hor at God's bidding and died there "by God's kiss," on the first day of Av, the fifth month, in the 40th year of the Israelites' exodus from Egypt. 30
- 39 Aaron was 123 years old when he died at Mount Hor.
- 40 After Aaron died, the Amalekite king of Arad, disguised as a Canaanite, who dwelt in the south of Canaan, heard that Aaron died when the Israelites came to Mount Hor, and therefore attacked them.<sup>31</sup>
- 41 They journeyed from Mount Hor and camped at Tzalmonah.32
- 42 They journeyed from Tzalmonah and camped at Punon.33
- 43 They journeyed from Punon and camped at Ovot.34
- 44 They journeyed from Ovot and camped by the ruins of the passes,<sup>35</sup> on the Moabite boundary.
- 45 They journeyed from the ruins of the passes and camped at Divon Gad.36
- 46 They journeyed from Divon Gad and camped at Almon Divlataimah.<sup>37</sup>
- 47 They journeyed from Almon Divlataimah and camped at The Mountains of the Passes, in front of Nebo.<sup>38</sup>
- 48 They journeyed from The Mountains of the Passes and camped in the plains of Moab by the Jordan opposite Jericho.<sup>39</sup>
- 49 They camped along the Jordan; their encampment extended from Beit Yeshimot to Avel, the plain of Shitim,<sup>40</sup> in the plains of Moab, a distance of 24,000 cubits. From this chronicle, it is clear that God did not exhaust the people by making them wander continuously during the 38 years between the sin of the spies and the entry into the land. Of the 42 stations, 14 occurred between the Exodus (the 15<sup>th</sup> of Nisan, 2448) and the decree (the 9<sup>th</sup> of Av, 2449), and 8 between Kadesh (the 1<sup>st</sup> of Nisan, 2487) and the plains of Moab (after Tishrei, 2488). The people spent 19 years at Ritmah (from

<sup>27.</sup> Above, 20:1. 28. Above, 20:22. 29. Above, on 20:26. 30. Above, 20:23-29. 31. See above, 21:1-3. 32. Above, 21:4; it is not mentioned there by name. 33. This is where the incident of the snakes occurred (above, 21:4-9), although it is not mentioned by name in the chronicle of the incident. 34. Above, 21:10. 35. Above, 21:11. 36. Above, 21:12; it is not mentioned there by name. 37. Above, 21:13; it is not mentioned there by name. 38. Above, 21:32; it is not mentioned there by name. 39. Above, 22:1, 27:12. 40. Above, 25:1.

שלישי (חמישי במחובריז) 50 וַיִּרבֶּר יְהוָֹה אֶל־מֹשֶׁה ♦ בְּעַרְבָת מוֹאֶב עַל־יַרְהָן יְרִחְוֹ לֵאמְוֹר: 51 דַבֵּר אֶל־בְּגַי יִשְׂרָאֵל וְאֶכַּוְרָהָ אֲלֵהֶם כִּי אַהֶּם עֹבְרִים אֶת־הַיַּרְהֵן אֶל־ אָרֶץ בְּגַעַן: 52 וְהוֹרַשְּׁהֶׁם אֶת־בָּל־יִשְׁבֵי הָאָרֶץ מִבְּנִיבֶּם וֹאָבַּרְתֶּם אָת כָּל־כַּוּשְׂבִּיֹתֶם וְאֵת כָּל־צַלְמֵי כַּוּפַכֹּתָם הְאַבֵּרוּ וְאָת כָּל־בָּמוֹתֶם תַשְּׁמִירוּ: 53 וְהְוֹרַשְׁתֶּם אֶת־ הָאֶרֶץ וִישַׁבְתֶּם־בָּה בִּי לְבֶבֶם נְתַתִּי אֶת־הָאָרֶץ לְּרֶשֶׁת אֹתֶה: 54 וְהַתְגַחַלְּתֶם אֶת־הָאָבץ בְּגוֹרָל לְכִוּשְׂפְּחְתֵיכֶּם לָרַב תַּרְבָּוּ אֶת־גַּחֲלָתוֹ וְלַמְעַמֹ תַּמְעֵים אֶת־גַּחֲלָתוֹ אֶלֹ אָשֶׁר־יֵּצֵא לִוֹ שָׁפָּח הַנּוֹרֶל לַוֹ יְהְיֶה לְבַפִּוֹת אֲבְֹתִיבֶם הָתְנֶחֱלוּ: 55 וְאִם־לֹא תוֹרִישׁוּ אֶת־יְשְׁבֵי הָאָּרֶץ מִפְּנֵיכֶם וְהָיֶהֹ אֲשֶׁר תּוֹתִירוּ מֵהֶם לְשִׂבִּים בְּעֵינֵיבֶּם וְלִצְנִינֶם בָּצִדֵיכֶם וְצֵּרָרַוּ אֶתְבֶּם עַלֹּ־חָאֶׁרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם יְשְׁבִים בָּה: 56 וְהָיָה בַּאֲשֶׁר דִּבָּיִתִי לַעֲשְׂוֹת לְהֶם אֶעֲשֶׂה לָבֶם: פ 34:1 וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: 2 צַּׁו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאֶמַרְהָּ, אֲלֵהֶׁם בִּיאַתֶּם בָּאִים אֶל־הָאֶרֶץ בְּגַעַן וֹאת הָאָרֶץ אֲשֶּׁר תִּפְּל לָכֶם בְּנַחֲלָה אָנֶרץ בְּנַעַן לִּנְבֵלתִיה:

—⊗ ONKELOS ଔ—— אַרַיָא בְּמֵישְׁרַיָּא הַ מַשֶּׁה בְּמֵישְׁרַיָּא 50 דְמוֹאָב עַל יַרְדְנָא דִירֵחוֹ לְמֵימָר: 51 מַלֵּל עִם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְתֵימַר לְהוֹן אֲבֵי אַתּוּן עָבְרִין יָת יַרְדְּנָא לְאַרְעָא דִבְנָעַן: 52 וֹתְתָרְכוֹן יָת כָּל יָתְבֵי אַרְעָא מִן קֶדְמֵיכוֹן וּתְאַבְּדוּן יָת כָּל בֵּית סִגְדַּתְהוֹן וְיָת בָּל צַלְמֵי מַתְּכַתְהוֹן תְּאַבְּדוּן וְיָת בָּל בָּמַתְהוֹן תְּשֵׁיצוּן: 53 וּתְתָרְכוּן יָת יָתְבֵּי אַרְעָא וְתֵיתְבוּן בַּהּ אֲרֵי לְבוֹן יְהָבִית יָת אַרְעָא לְמֵירַת יָתַה: 54 וְתַחְסְנוּן יָת אַרְעָא בְעַדְבָא לְזַרְעֲיַתְכוֹן לְסַגִּיאֵי תַּסְגוּן יָת אַחֲסַנְתְּהוֹן וְלִזְעִירֵי תַּזְעֲרוֹן יָת אַחֲסַנְתָּהוֹן לִדְיִפּוֹק לֵה תַּמְן עַדְבָא דִּילֵה יְהֵי לְשִׁבְטֵי אֲבָהַתְּכוֹן תַּחְסְנוּן: 55 וְאָם לָא תְתְרְכוּן יָת יָתְבֵי אַרְעָא מִן קֶדְמֵיכוֹן וִיהֵי דִי תַשְׁאֲרוּן מִנְּהוֹן לְסִיעָן נָטְלָן זֵין לְקבְלֵיכוֹן וּלְמַשִּׁרְיָן מַקְפָנֵיכוֹן ויעיקון לְכוֹן עַל אַרְעָא דִי אַתוּן יָתְבִין בַּה: 56 וִיהֵי כְּמָא דִי חֲשָׁבִית לְמֶעְבַּד לְהוֹן אֶעֱבֵיד לְכוֹן: :34:1 וּמַלֵּיל יְיָ עִם מֹשֶׁה לְמֵימָר בַּפַקד יָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְתֵימַר לְהוֹן 2 אָרֵי אַתּוּן עָלִין לְאַרְעָא דִכְנָעַן דָא אַרְעָא דִּי תִתְפְּלֵג לְכוֹן בְּאַחֲסָנָא אַרְעָא דִכְנַעַן לִתְחוּמָהָא:

−&> RASHI 🕫

עוֹד כֹּחַ״:

15 בּי אַבֶּּם עֹבְּרִים אֶת הַיִּּרְדֵּן וְגוֹ' וְהוֹרַשְׁבֶּּם וְגוֹ'.

זְהָלֹא בַּמָּה פְּעָמִים הָוְהָרוּ עַל כְּךְּ? אֶלְּא בָּךְּ אָמַר לְהֶם מֹשָׁה: "בְּשָׁאַתֶּם עוֹבְרִים בַּיַּרְדֵּן בַּיַּבְּשָׁה, עַל מְנְת בֵּן מַעַבְרוּ, וְאִם לְאו — מִיִם בְּאִין וְשׁוֹטְפִין אֶתְכֶם". וְכֵן מְצִינִּוֹ שֶׁאָמֵר לְהֶם יְהוֹשֻׁעַ בְּעוֹדְם בַּיַּרְדֵּן: 52 וְהוֹרִשְׁתָּם.

מְצִינוּ שֶׁאָמֵר לְהֶם יְהוֹשֻׁעַ בְּעוֹדְם בַּיַּרְדֵן: 52 וְהוֹרְשְׁתָּם.

יְנְבִשְׁתָּם: מַשְּׁבִּיּתָם: בְּתִירְגוּמוֹ: "בֵּית סְגְּדַּתְהוֹן", עַל שֵׁם שְׁהִיּשְׁתַּם: מְשְׁבְּיוֹ שֶׁל שִׁישׁ לְּהִשְׁבָּיוֹ מְעְלִיהֶם בְּפְשׁוּט יָדִים וְרַגְּלִים, בְּדְבְתִיב: עְלִיהָם בְּהְשְׁתַּחֵוֹת עֻלִיהֶם בְּפִשׁוּט יָדִים וְרַגְּלִים, בְּדְבְתִיב: מְשְׁבְּיִתְם בְּרִב: 51 וְהוֹרְשְׁתָּם אֶּתְ הְנִבּי שְׁלִיהְתְבָּיֶם בְּהִיּ מְמְרָבִי לְאוֹ הִיְנְיִם לְּתִים בְּהִי". מִמְתְבִיתְהוֹן": 53 וְהוֹרִשְׁתֶּם אָּתְּ בְּהִיּיִם בְּהִי הְיִבְּיִם לְּאִר בְּבָּהִי שָׁל הִיתְבָּיֶם בְּהִי מְשְׁבְּיה, וְאָז ״וִישְׁבְשֶּם בְּהִי מְשְׁבְּיה בְּאָת בְּיִבְּים לְאוֹ שִׁבְּיה בְּאָת בְּבְּה הֹא שִׁה. בּהְרֹצְיְם בְּהִי הָשְׁבִּים לְאוֹ שְׁמָּה. מִבְּלְרָא לְצֵבְר הוּא עָה בְּבִּי הָשְׁבִּוֹ בְּבְיתִיב: לְּמָשׁר בִּבְּא לִינְים בְּבָּר הִּוּא עָבְיר הוּא עָה בְּבִּים בְּבְּר הִיּשְׁבְּיֵם בְּבְּה הָאְשָׁר יִצֵא לוֹ שְׁמָה. הַגּוֹלְרָל, לוֹ יִהְיָה: לְּמִשֹׁר בִּא לִוֹ שְׁבָּה בְּשִׁר בִּא לִינְים בְּבִי הָשְׁבִּוֹן וֹיצְאֵי מִצְרִים. דְּבְר אֲחָר: בִּשְׁר הִשְּבִּוֹם הְּבִּים מִשְׁבּים בְּבְּר וִיצִא לוֹ שְׁבְּת בְּבִי הְשִׁבְּוֹן וֹיצְצֵא מִי מִצְרִים. דְּבָר אַחִר: בִּשְׁנִים בְּבִּים הְּבִּים בְּיִם הְּבִּים בְּבִין מִישְׁבּיִים בְּבְּר בִּיִם בְּים הְשִׁבּים בְּבּוֹן וְיִבְיִים בְּבִים בְּבְים בּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּים בְּבִּים בְּבְּיב בְּיִבּים בְּבְּבּים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּים בְּים הְיִבּים בְּבִּים בְּיִבְּים בּבְּבְּיב בְּיִבּים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִבּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיבְּים בְּיִם בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִם בְּבְּבְיבְּבְּים בְּב

מָהֶם. יִּהְיֶה לְּכֶם לְרְעָה: לְשׁפִּים בְּעִינֵיכֶם. לִיתֵרוֹת הַמְּנַקְּרוֹת עֵינֵיכֶם, תַּרְגוֹם שֶׁל ״יְתֵרוֹת״ — ״שִּבֵּיָא״:
יְּלְצְנִינָם. פּוֹתְרִים בּוֹ הַפּוֹתְרִים לְשׁוֹן מְסוּכַת קוֹצִים,
הַסוֹּכֶכֶת אֶתְכֶם. לְּסָגֹר וְלִכְלֹא אֶתְכֶם מֵאֵין יוֹצֵא וְבָא:
יְּצְרְרוּ אֶתְכֶם. בְּתַרְגוּמוֹ: 2 זֹאת הָאֶרֶץ אֲשֶׁר תִּפּּל לָכֶם
יְּצְרְרוּ אֶתְכֶם. בְּתַרְגוּמוֹ: 2 זֹאת הָאֶרֶץ אֲשֶׁר תִּפּּל לָכֶם בְּאֵרְי, לְפִי שֶׁהַרְבֵּה מִצְוֹת נוֹהֲגוֹת בָּאֶרֶץ וְאֵין נוֹהֲגוֹת בְּחוּצְה לְאָרֶץ, הֻצְרַך לִכְתֹב מֶצְרְנֵי גְּבוּלִי רוּחוֹתִיהְ סְבִיב, לוֹמֵר לְּךּ: מִן הַגְּבוּלִים הַלְּלוּ וְלִפְנִים, הַמִּצְוֹת נוֹהֲגוֹת הַבְּלָה לְבָבִי גְםֹלְיה. עַלְים שֵׁנְלִי בְּלְהְ בְּגוֹרְל, נִקְרַאת חֲלֶקָה בְּגוֹרְל, נִקְרַאת חֲלֶקָה לְשׁוֹן ״נְפִילְה״. וּמִיְרֵשׁ אַגְּדָה אוֹמֵר׳. עַל יְדִי חֲלֶקָה לְשׁוֹן ״נְפִילְה״. וּמִיְרֵשׁ אַנְיִהם שֶּל שְׁבְעָה אָמוֹת מִן הַשְּׁמִים וּלְפְנִי מִשֶׁה, אָמֵר לוֹ: ״רְאֵה, אֵין בְּהָה הַשְּׁמִים וּרְפְתָן לִפְנִי מִשְׁה, אָמֵר לוֹ: ״רְאַה, אֵין בְּהָה

עָשָׂר גְּבוּלִין, כְּמִנְיַן הַשְּׁבְטִים: 55 וְ**הָיָה אֲשֶׁר תּוֹתִירוּ** 

<sup>6.</sup> ויקרא כו, א. 7. שמות לח, כ. 8. תנחומא ד.

## Occupying the Land

- ◆ Third Reading (Fifth when combined) 50 God spoke to Moses in the plains of Moab by the Jordan opposite Jericho, saying:
  - 51 "Although you have already told the people that they will have to expel the present population from Canaan,<sup>42</sup> speak to the Israelites now and say to them: 'When you cross the Jordan into Canaan,
  - 52 you shall do so with the express intention to drive out all the inhabitants of the land from before you, or else the waters of the Jordan will engulf you and kill you. You must destroy all their marble-floored temples, destroy their molten idols, and demolish their altars.
  - 53 If you indeed clear out the land of its present inhabitants, you will successfully settle it, for I have given you the land to occupy it.
  - 54 You shall be privileged to give the land as an inheritance to your families by lot, as I have told you:<sup>43</sup> you shall give a larger inheritance to the large tribe and you shall give a smaller inheritance to the small tribe; wherever the lot falls for a person, that shall be his inheritance; you shall inherit according to the tribes of your fathers who came out of Egypt, and furthermore, you shall inherit the land in 12 districts, according to the tribes of your fathers.
  - 55 But if you do not completely drive out the inhabitants of the land from before you, then those whom you leave over will become as vexing as spikes in your eyes and will cage you in like a hedge of thorns on all your sides, and they will harass you in those areas of the land in which you settle.
  - 56 And it will be that what I had intended to do to them, I will do to you."

## The Boundaries of the Land

- 34:1 God spoke to Moses, saying:
- 2 "Command the Israelites and say to them, 'When you arrive in Canaan, this is the land which shall fall to you by lot as an inheritance, Canaan according to its borders. As you know, there are certain commandments that you are obligated to fulfill only within your land but not outside of it. It is specifically within the following borders that you are obligated to fulfill those commandments. It will fall easily to you, for I have incapacitated the guardian angels of the seven nations that occupy it.

<sup>42.</sup> Exodus 23:27-33, 34:11 ff. 43. Above 26:52-56.

זְבְיֹּה לְכֶם פְּאַת־גָנֶב מִמִּדְבַּר־צְן עַל־יְבֵי אֲדִוֹם וְהִיָּה לְכֶם בְּבִּוּל נְגָב מִמְּדְבַּר־צְן עַל־יְבִי אֲדִוֹם וְהִיּה לְכֶם בְּנִיל בְּנָב מִקְצֵה יִם־הַמֶּלֵח בֵּוְדְמָה: 4 וְנְסֵב לְכֶם הַּנִּלוּ מִנְּצְאֹרָיוֹ מִנֶּגֶב לְמַעֲלֵה עַקְרַבִּים וְעָבַר אִנֶּה וֹהִיה {וְהִיּוֹ מִנְּצְאֹרָוֹ נַחְלָה מִנְּצָא חֲצַר־אַבֶּר וְעָבַר זְּבְּוֹל מִנְצְאֹרָוֹ נַחְלָה מִנְּצָא חֲצַר־אַבֶּר וְעָבַר וְעָבִר מִנְצְאֹרָיוֹ מִנְּצָא חֲבִרּנִּל צְפְוֹן מִן־ תִּיְנִיה לְכֶם בְּנִים נְּהִיּוֹ נְמְבְּלוֹ מִוֹךְ הַתְּאוֹּ לַכֶּם הְּנִיל צְפְוֹן מִן־ חֵיְנִיה לְכֶם בְּנִילְ צְפְּוֹן מִן־ חִיּנְה לְכֶם בְּנִילְ מְבְּוֹל צְבְּוֹל מְּבְרֹי חִיְנִיה לְכֶם בְּנִילְ בְּבְּוֹל מְבִיר חִיְנִיה לְנָבְם בְּנִיל בְּבְּוֹל מְבִיר חִיְנִיה לְכֶם בְּנִילְ הְנִילְ בְּנִילְ בִּיוֹ וְחָיִיוֹ חְנִינִי הְוֹצְאֹר הַנְיִנְ מִוֹן בְּחְלָה לְבָּיל בְּבִּוֹל צְבְּוֹן מִוֹן חִינְיוֹ הְנִינְ הְנִינְ הְנִינְ הְנִינְ בְּנִילְ בִין בְּיִבְיוֹ מִוְּחִי חְבִּיל מִין הְנִיוֹ הְנִינְ הְוֹצְאֹר לְבָּיל בְנִילְ בִּבְּיל מִבְּוֹן מִוֹן בִּיְרְה לְבָּיְר בְּנְבִיל בְּבְּיוֹן מִוֹן בְּיִבְיה לְבָּבְיל בְּבְּוֹל מִבְיוֹ מִוֹין בְּיִינְתְ לְבְיּל בְבִּיל בְבִּיל בְּבְיל בְבְּיל מִיוֹן בְּבִילְ בְּבִּיל בְּבְּלוֹיל בְּבִיל בְּבִּיל בְּבְּיל בְבִּיל בְּבְּיל בְבִּיל בְּבְּיל בְּבְיּל בְּבְּיוֹן מִיוֹן בְּבִילְ בְּבִיל בְּבִּיל בְּבִּיל בְּבִיל בְּבִּיל בְבִיל בְּבְיל בְבִּיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבִּיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבְיל בְבִּיל בְּבִיל בְּבִּיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבִּיל בְּבִּיל בְּיִיל בְּיִילְ בְּבִיל בְבִיל בְּבִּיל בְבִּיל בְּבִיל בְּבִּיל בְּבְיל בְבִיל בְבְּיל בְּבִיל בְּבְיל בְּבִיל בְּבְיל בְּבִּיל בְבִּיל בְבִּבּיל בְבְּיל בְבִּיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבִיל בְּבְיל בְּבִּיל בְּבִיל בְּבִיל בְבִּיל בְבִּבּל בְבִּיל בְבִּבּל בְבִיל בְבִּבּיל בְּבִיל בְבִּיל בְּבְיל בְבִּיל בְבִּבּיל בְבִּבּיל בְּבְיל בְבִּבּיל בְּבִיל בְּבְבוּל בְבִּבּיל בְבִּיל בְּבְיל בְבִּיל בְבִּיל בְבִּבּיל בְּבִיל בְבִּיל בְבִיל בְּבְבּיל בְּבוּל בְבִּבּיל בְבִּיל בְּבְּבְיל בְבוּל בְבִּבּבוּל בְבִיל בְבִּבּיל בְּבְיל בְבִילְים בְּבְבוֹיל בְּבְבְיל בְּבְבְּבְיל

ניהֵי לְבוֹן רוּחַ דַּרוֹמָא מִמַּדְבָּרָא 3 דָצָן עַל תָּחוּמֵי אֱדוֹם וִיהֵי לְכוֹן תָחום דַרוֹמַא מִסְיָבֵי יַמַא דִמְלְחָא קדומָא: 4 וְיַסְחַר לְבוֹן תִּחומָא מדָרוֹמָא לִמַסְקָנָא דִעַקְרַבִּים וִיֵעבַר לִצְן וִיהוֹן מַפָּקָנוֹהִי מִדֶּרוֹמָא לִרְקַם גיאַה ויפוק לַחַצַר אַדַר ויֵעבַר לעצמון: 5 וְיַסְחַר תְחוּמָא מֵעצמון לְנַחֲלָא דְמִצְרָיִם וִיהוֹן מַפְּקָנוֹהִי לִיַמַא: 6 וֹתְחוּם מַעַרָבָא וִיהֵי לְכוֹן יַמָּא רַבָּא ותִחוּמֵה דֵין יִהֵי לְכוֹן תָחוּם מַעַרָבָא: 7 וְדֵין יְהֵי לְכוֹן תחום צפונא מן יַפָּא רַבָּא תכונון לבון להר טוּרָא: s מָהר טוּרָא תִבוּנוּן לִמְטֵי חֲמָת וִיהוֹן מַפָּקָנוֹהִי דתחומא לצדר: 🤊 ויפוק תחומא לִזְפָרוֹן וִיהוֹן מַפָּקַנוֹהִי לַחֲצֵר צינֶן דֵין יְהֵי לְכוֹן תְּחום צִפּוּנָא: 10 ותְכַוָנון לְכוֹן לְתָחום קדומא

מַחַצַר עֵינָן לִשְׁפָם:

−® ONKELOS ଔ——

-⊗ RASHI ଔ

גַּבָ**ב.** רוּחַ דְּרוֹמִית אֲשֶׁר מִן הַמִּזְרָח זַּ **רְּוֹחַ דְּרוֹמִית** אֲשֶׁר מִן הַמִּזְרָח לַמַּעֲרָב: **מִמִּדְבַּר צִּן.** אֲשֶׁר אֵצֶל אֱדוֹם, מַתְחֶלֶת מִקְצוֹעַ דְּרוֹמִית מִוְרָחִית שֶׁל אֶרֶץ תִּשְׁעַת הַמֵּטוֹת. כֵּיצַד? שְׁלֹשׁ אָרְצוֹת יוֹשְׁבוֹת בִּדְרוֹמָה שֶׁל אֶרֶץ יִשְּׂרָאֵל זוֹ אֵצֶל זוֹ: קְצָת אֶרֶץ מִצְרַיִם, וְאֶרֶץ אֱדוֹם כַּלְּה, וְאֶרֶץ מוֹאָב כַּלְה אֶרֶץ מִצְרַיִם בְּמִקְצוֹעַ דְּרוֹמִית מַעֲרָבִית, שֶׁנֶּאֱמֵר — אֶרֶץ מִצְרַיִם בְּמִקְצוֹעַ בְּפָרָשָׁה זוֹ: "מֵעַצְמוֹן נַחְלָה מִצְרָיִם, וְהָיוּ תוֹצְאֹתִיו הַיָּמָה״. וְנַחַל מִצְרַיִם הָיָה מְהַלֵּךְ עַל פְּנֵי כָּל אֶרֶץ ָמִצְרַיִם, שֶׁנֶּאֱמַר: ״מִן הַשִּּׁיחוֹר אֲשֶׁר עַל פְּנֵי מִצְרַיִם״״, וּמַפְּסִיק בֵּין אֶרֶץ מִצְרַיִם לְאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל. וְאֶרֶץ אֱדוֹם אָצְלָהּ לְצַד הַמִּזְרָח, וְאֶרֶץ מוֹאָב אֵצֶל אֶרֶץ אֱדוֹם בְּסוֹף הַדָּרוֹם לַמִּזְרָח. וּכְשֶׁיָצְאוּ יִשְּׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם, אִם רְצָה הַמָּקוֹם לְקָרֵב אֶת כִּנִיסָתָם לְאָרֶץ, הָיָה מַעֲבִירָם אֶת ַבן. הַנִּילוּס לְצַד צָפוֹן וּבָאִין לְאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, וְלֹא עָשָׂה בֵן. ָוְזֶהוּ שֶׁנֶּאֱמַר: ״וִלֹא נָחָם אֱלֹהִים דֶּרֶךְ אֶרֶץ פִּלִשְׁתִּים״¹י, ָשֶׁהֵם יוֹשְׁבִים עַל הַיָּם בְּמַעֲרָבָה שֶׁל אֶרֶץ כְּנַעַן — כָּענְיָן שָׁנֶּאֱמֵר בַּפִּלִשְׁתִּים: ״ישָׁבֵי חֶבֶל הַיָּם גּוֹי כְּרֵתִים״יי — וְלֹא נָחָם אוֹתוֹ הַדֶּרֶךְּ, אֶלָּא הֱסִבָּן וְהוֹצִיאָם דֶּרֶךְ דְּרוֹמָה אֶל הַמִּדְבָּר, וְהוּא שֶׁקְּרָאוֹ יְחֶזְקֵאל: ״מִדְבַּר הָעַמִּים״¹¹, לְפִי שָׁהָיוּ כַּמָה אָמוֹת יוֹשְׁבוֹת בְּצִדּוֹ, וְהוֹלְכִין אֵצֶל דְּרוֹמָה מָן מַעֲרָב כְּלַפֵּי מִזְרָח תָּמִיד, עַד שֶׁבָּאוּ לִדְרוֹמָהּ שֶׁל אֶרֶץ אֱדוֹם, וּבִקְשׁוּ מִמֶּלֶךְ אֱדוֹם שֶׁיַּנִּיחֵם לְהִכְּנֵס בְּאַרְצוֹ ּוְלַעֲבֹר דֶּרֶךְ רָחְבָּה וּלְהִכָּנֵס לְאָרֶץ, וְלֹא רָצָה. וְהֻצְרְכוּ לִסְבֹּב אֶת כָּל דְרוֹמָה שֶׁל אֱדוֹם, עַד שֶׁבָּאוּ לִדְרוֹמָה

שֶׁל אֶרֶץ מוֹאָב, שֶׁנֶּאֱמַר: ״וְגַם אֶל מֶלֶךְ מוֹאָב שְׁלַח וְלֹא אָבָה״נּוֹ. וְהָלְכוּ כָּל דְרוֹמָה שֶׁל מוֹאָב עַד סוֹפָה וּמִשְּׁם הָפְכוּ פְּנֵיהֶם לַצְפוֹן, עַד שֶׁסְבְבוּ כָּל מֶצֶר מִזְרְחִי שֶׁלְה לְרְחְבָּה; וּכְשֶׁכִּלוּ אֶת מִזְרָחָה, מָצְאוּ אֶת אֶרֶץ סִיחוֹן וָעוֹג, שָׁהָיוּ יוֹשְׁבִין בְּמִזְרָחָהּ שֶׁל אֶרֶץ כְּנַעַן וְהַיַּרְדֵּן מַפְּסִיק בִּינֵיהֶם, וְזֶהוּ שֶׁנֶּאֱמַר בְּיִפְתָּח: ״וַיֵּלֶךְ בַּמִּדְבָּר וַיִּסְב אֶת אֶרֶץ אֱדוֹם וְאֶת אֶרֶץ מוֹאָב, וַיָּבֹא מִמִּזְרַח שֶׁמֶשׁ לְאֶרֶץ מוֹאָב״⁴וֹ. וְכָבְשׁוּ אֶת אֶרֶץ סִיחוֹן וְעוֹג, שֶׁהָיִתָה בִּצְפוֹנְהּ שָׁל אֶרֶץ מוֹאָב. וְקָרְבוּ עַד הַיַּרְדֵּן, וְהוּא כְּנָגֶד מִקְצוֹעַ צפוֹנִית מַעַרְבִית שֶׁל אֶרֶץ מוֹאָב. נִמְצָא, שֶׁאֶרֶץ כִּנַעַן שֶׁבְּעֵבֶר הַיַּרְבּן לְמַעֲרָב — הָיָה מִקְצוֹעַ דְּרוֹמִית מִזְרָחִית שֶׁלְה אֵצֶל אֱדוֹם: 4 וְנָסַב לְכֶם הַגְּבוּל מִנֶּגֶב לְמַעֲלֵה **עַקרַבִּים.** כָּל מָקוֹם שֶׁנֶּאֱמֵר ״וִנָסַב״ אוֹ ״וִיצָא״ מְלַמֵּד שָׁלֹא הָיָה הַמֶּצֶר שָׁוֶה אֶלָּא הוֹלֵךְ וִיוֹצֵא לַחוּץ — יוֹצֵא הַמֶּצֶר וְעוֹקֵם לְצַד צְפוֹנוֹ שֶׁל עוֹלָם בַּאֲלַכְסוֹן לְמַעֲרָב ּוְעוֹבֵר הַמֶּצֶר בִּדְרוֹמָהּ שֶׁל מַצֲלֵה עַקְרַבִּים. נִמְצָא מַגַעלֵה עַקְרַבִּים לִפְנִים מִן הַמֶּצֶר: **וְעָבַר צִנָה.** אֶל צִן, כְּמוֹ ״מִצְרַיְמָה״: **וְדָּיֻה תּוֹצְאֹתָיוּ.** קְצוֹתָיוּ. בִּדְרוֹמָה שֶׁל קָדֵשׁ בַּרְנַעַ: **וְיָצָא חֲצַר אַדְּר.** מִתְפַּשֵׁט הַמֶּצֶר וּמַרְחִיב לְצַד צָפוֹן שֶׁל עוֹלָם, וִנִּמִשָּׁךְ עוֹד בַּאֲלַכְסוֹן לְמַעֲרָב וּבָא לוֹ לַחֲצֵר אַדָּר, וּמִשָּׁם לְעַצְמוֹן וּמִשָּׁם לְנַחֵל מִצְרֵים. וּלְשׁוֹן — "וְנָסַב" הָאָמוּר כָּאן, לְפִי שֶׁכָּתַב "וְיָצָא חֲצַר אַדְּר" שָׁהָתְחִיל לְהַרְחִיב מִשֶּׁעָבַר אֶת קָבשׁ בַּרְנֵעַ, וְרֹחַב אוֹתָהּ ָרְצוּעָה שֶׁבָּלְטָה לְצַד צָפוֹן הָיִתָה מִקְּדֵשׁ בַּרְנֵעַ עַד עַצְמוֹן,

<sup>9.</sup> יהושע יג, ג. 10. שמות יג, יז. 11. צפניה ב, ה. 12. יחזקאל כ, לה. 13. שופטים יא, יז. 14. שם, יח.

- 3 Your land's southernmost side shall be from the desert of Tzin, which is alongside Edom, westward, as follows: The southern border shall begin from the southernmost edge of the Salt Sea, i.e., the Dead Sea, to the east, i.e., on the southeast shore of the Dead Sea.
- 4 The border will then turn southward and pass to the south of Ma'aleh Akrabim and pass toward Tzin. Its southernmost extension shall be to the south of Kadesh Barnea, because it shall extend to Chatzar Adar and from there pass toward Atzmon.
- 5 The border will then turn northwest from Atzmon and continue to the stream of Egypt, i.e., the Nile,<sup>44</sup> following it, and its end shall be where the stream of Egypt flows into the Mediterranean Sea.
- 6 Your land's western border shall be the Great Sea—the Mediterranean—and the islands close to the shore will also be within this border. This shall be your western border.
- 7 This shall be your northern border: From the Mediterranean Sea draw a slanting line from the seaward extension of Mount Hor<sup>45</sup>—where the northwest border begins—to Mount Hor itself.
- 8 From Mount Hor draw a slanting line eastward until the entrance of Chamat, which is Antioch, and the end of this leg of the northern border shall extend to Tzedad.
- 9 From there, an additional leg of the northern border shall extend to Zifron, and its end shall be Chatzar Einan; this shall be your northern border.
- 10 You shall then draw a slanting line for the eastern border, from Chatzar Einan to Shefam.

⊗ RASHI ഗ്ദ

הַיְּצִיע, שֶׁקוֹרִין אפּינדי"ץ, שֶׁהוּא מוּסְב וּמְשֻׁפְּע: 8 מֵּהֹר הָּהָבּר. הָּסֹבּוּ וְתַלְכוּ אֶל מֶצֶר הַצְּפּוֹן לְצַד הַמִּזְרָח, וְתִפְּגְעוּ בְּלְבֹא חֲמָת, זוֹ אַנְטוֹכְיָא: תּוֹצְאוֹת הַגְּבוּל" — אוֹ הַמֶּצֶר כְּלֶה שֶׁם לְגַמְרֵי וְאֵינוֹ עוֹבֵר לְהַלְּן כְּלֶל, אוֹ מִשְׁם מִתְפַּשֵּׁט שָׁם לְגַמְרֵי וְאֵינוֹ עוֹבֵר לְהַלְּן כְּלֶל, אוֹ מִשְׁם מִתְפַּשֵּׁט שְׁם לְגַמְרֵי וְאֵינוֹ עוֹבֵר לְהַלְּן כְּלֶל, אוֹ מִשְׁם מִתְפַּשֵּׁט וּמַרְחִיב וְיוֹצֵא לַאֲחוֹרְיוֹ לְהִמְּשׁׁךְ לְהַלְּן בְּאַלַכְסוֹן יוֹתֵר מִוְרְחִיב הָרְאשׁוֹן בְּעָלְנִה אוֹתָה מִדְּה: 9 וְּהָיוֹ תוֹצְאֹתִיוֹ חִוֹבְאֹתְיוֹ הוֹא הָיָה סוֹף הַמֶּצֶר הַצְּפּוֹנִי, וְנִמְצֵאת חֲצֵר חְיִבְּן בְּמִלְנִית מִוְרְחִית. וּמִשְׁם — "וְהִתְאַוֹּיתם לְכֶב" אֶל מֶצֶר הַמִּוֹרְחִי: 10 וְהָתְאִוּיתָם. לְשׁוֹן הַסְבָּה וֹנְטִית מִוֹרְחִית. וּמִשְׁם — "וְהִתְאַוֹּיתם לְכֶב" אֶל מֶצֶר הַמִּוֹרְחִי: 10 וְהָהְאִוּיתָם. לְשׁוֹן הַסְבָּה וֹנְטִיה, בְּמֹי "תְּתָאוּ": שְׁפְמָּה. בַּמֶּצֶר הַמִּוֹרְחִי, וּמִשְׁם הַרְבִּלֹה:

וּמִשְּׁם וָהָלְאָה נִתְקַצֵּר הַמֶּצֶר וְנָסֵב לְצַד הַדְּרוֹם וּבָא לוֹ לְנַחַל מִצְרַיִם, וּמִשְּׁם לְצַד הַמְּצֵרְב אֶל הִיָּם, שֶׁהוּא מִצֵּר מַצְרְבָה שֶׁל בָּל אֶרֶץ יִשְּׂרְאֵל. נִמְצָא, שֻׁנַחַל מִצְרִיִם בְּמַקְצוֹעַ מַצְרְבִית דְּרוֹמִית: 5 וְהִיוּ תוֹצְאֹתִיוּ הַיִּּמָוּה. אֶל מָצֶר הַמַּצְרָב, שָׁאֵין עוֹד גְּבוֹל נָגֶב מַאֲרִיךְ לְצַד הַמַּצְרְב מִשֶּׁם וְהָלְאָה: 6 וּגְבוּל יָם. וּמָצֶר מַצְרְבִי מַהוּ?: וְּהָיָה לָכֶם הִיֶּם הַגְּרוֹל. לְמֶצֶר: וּגְבוּל. הַנִּפִין שֶׁבְּתוֹךְ הַיָּם, אַף הֵם מוֹ הַגְּבוֹל, וְהֵם אִיִּים שֶׁקוֹרִין אישלי״ש: 7 גְּבוּל צְּפוֹן מְצֶר צְפוֹן: מוְ הַיָּם הָגְּדֹל תְּתְאוֹ לְבֶם הֹר הָהָר. שָׁהוּא בְּמִקְצוֹע צְפוֹנִית מַצְרְבִית. וְרֹאשׁוֹ מַשְׁפִיע וְנִכְנָס לְתוֹךְ הְיָם, וְיֵשׁ מֵרֹחַב הַיָּם לְפְנִים הֵימֶנוּ וְחוּצְה הֵימֶנוּ: הְּתָּאוּ. הְשַׁפְעוֹ לְכֶם לֹנְטִת מִמְרָב לַצְפוֹן אֶל הֹר הָהָר: הְּתָאוּ. לְשׁוֹן הַסְבָּה, כְּמוֹּ: ״אֵל תַּא הָרֵצִים בֹּייִנִיי "וְתָאֵי הַשְּׁעַר" יִּי

**.15.** דבהייב יב, יא. **16.** יחזקאל מ, י.

<sup>44.</sup> Rashi on Joshua 13:3. 45. This is not the same Mount Hor where Aaron died (above, 20:22).

—⊗ ONKELOS ഗ്ദ—— 11 וְיֵחוֹת תְּחוּמָא מִשְׁפָם לְרִבְלָה מִמַּדְנַח לְעָיִן וְיֵחוֹת תְּחוּמָא וִיִמְטֵי עַל כֵּיף יַם גְּנוֹטֵר קִדוּמָא: 12 וַיָּחוֹת תָחומָא לְיַרְדָנָא וִיהוֹן מַפְּקָנוֹהִי לְיַמָּא דְמִלְחָא דָא תְהֵי לְבוֹן אַרְעָא לִתְחוּמְהָא סְחוֹר סְחוֹר: 13 ופַקֵּיד משָה יָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְמֵימֶר דָא אַרְעָא דִי תִתְחַסְּנוּן יָתַהּ בְּעַדְבָא דִי פַּקֵיד יְיָ לְמִתַּן לְתִשְׁעַת שָׁבְטִין וּפַלְגוּת שִׁבְטָא: 14 אֲרֵי קַבִּילוּ שִבְטָא דִבְנֵי רָאוֹבֵן לְבֵית אָבָהַתְהוֹן וְשִׁבְטָא דִבְנֵי גָד לְבֵית אַבָהַתָהוֹן ופַלגות שִבְטָא דִמְנַשֶּה קַבִּילוּ אַחִסַנִתְהוֹן: 15 תְרֵין שִבְּטִין ופַלְגות שִבְטָא קַבִּילו אַחֲסַנְתְהוֹן מעברא ליַרִדָּנָא דִירֵחוֹ קִדוּמָא מַדְנְחָא: 16 ומַלֵּיל יְיָ עִם מֹשֶׁה לְמֵימָר: 17 אָלֵין שְׁמְהַת גָבְרַיָּא דִי יַחְסְנוּן לְכוֹן יָת אַרְעָא אֶלְעָזָר חַד וְרַבָּא חַד 18 יְרַבָּא חַד בַּר נוּן: 18 רַבָּא חַד מִשִּׁבְטָא תִּסְבוּן לְאַחֲסָנָא יָת אַרעָא: 19 וּאָלֵין שִׁמְהַת גָּבְרַיָּא לְשָׁבְטָא דִיהוּדָה כָּלֵב בַּר יְפָנֶה: ולְשִבְטָא דִבְנֵי שִׁמְעוֹן שְׁמוּאֵל 20 בַּר עַמִּיהוד: 21 לִשְבְטָא דְבִנְיָמִן אֶלִידָד בַּר כִּסְלוֹן: 22 וּלְשִׁבְטָא דָבְנֵי דָן רַבָּא בָּקִי בַּר יָגִלִי: 23 לִבְנֵי יוֹסֵף לְשִׁבְטָא דִבְנֵי מְנַשֶּׁה רַבָּא 11 וְיָרֵר הַנְּבֶל מִשְּׁפֶּם הַרְבְלֶה מִקֶּהָם מֵעֵבֶר לְיַרְהֵן יְבִּחֹ הַּמְחָה עַלְּבָּל מִשְּׁפָּם הַרְבְלֶה מִקְּה הַמְּשָׁה בְּנִיר הַנְּבוּלְ הַמְּחָה עַלִּבְּלְתָיה סְבִיב: 13 וַיְצֵו מִשֶּׁה אֶתִּבְּנִי יִשְׂרָאֵל לֵבְית אֲבֹתָם וְחַצִּי הַפִּשֶּׁה הִרְבְּלָה מִעֶּה בְּנִוֹלְל אֲשֶׁר לְבִית אֲבֹתָם וְחַצִּי הַפְּשָּׁה לְרָחִי וֹעָם הַפְּשָׁה בְּנִי יִשְׂרָאֵל לְבִית אֲבֹתָם וְחַצִּי הַפְּשֶּׁה לְכְחָה וֹמְשָׁה בְּנִי יְשְׂרָאֵל לְבִית אֲבֹתָם וְחַצִּי הַפִּשֶּׁה לְכְחָה נְבְּלָה מִעֶּבֶר לְנִירָה הַנְּבָּל לְבִית אֲבֹתָם וְחָצִי הַפִּשֶּׁה לְכְחָה נְבְּלְהָה בִּנְּיִם מֵעֶבֶר לְיַרְהֵן יְבִּחְ לְבְיִה מְוְרָהְה: פּ בְּרְמָה מִוְּרָה הַנְּבָל מִשְּׁפָּם הַרְבְלֶּה מִנְּלֶה מִעֶּבֶר לְנִירָה הַנְּבָּל מִשְּׁפָּם הָרִבְלֶּה מִנְּשָׁה בְנִייִי וְיִבְר הַנְּבְּל מִיּשְׁפָּם הָרִבְלֶה מִנְּחָה בְּנֵיח לְּבִיל מִיִּבְּים הַנְבְּלָה מִנְּבָּר לְנִירָה הַנְּבָּל מִשְּׁפָּם הָרְבְלֶה מִנְּחָה: 13 בְּיִבְיה בְּבִּית בְּבִּית בְּבִיל מִשְּׁבָּם הָרְבְלֶה מִבְּבָּית בְּבִּלְית מְשָׁה בְּנֵי הְרְאַבְּל מִשְּׁבָּם הָרְבְלֶה מְנְבְּים הַעְּבָּים הְבִּנִים בְּבִּים הַבְּבָּים הְבִּים בְּבִים בְּבִיל בְּבְּלְיתְם בְּבְים בְּבִּים בְּבִים בְּנִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבְּבְים הְבִּבְיל מִישְׁפָּם הְרִבְּלְה מִבְּבָּים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִיל מִיבְּבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבְים בְּבִיל מִישְׁבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבְּים בְּבִּבְים בְּבְּבְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבּים בְּבְּבְּבְם בְּבְבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבִים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְיבְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְבְּבְּיבְבְּים בְּבְּבְיבְּיבְּבְּים בְּבְּים בְּבְבְּבְבְּים בְּבְּבְיבְּבְים בְּבְּבְיבְבְיבְיבְּבְּבְּבְיבְבְים בְּבְּבְבְיבְּבְיבְיבְּבְּבְבְיבְיבְיבְבְיבְיבְיבְבְיבְיב

רביעי (שישי במחוברין) 16 וַיְדַבֶּר יְהֹוֶה אֶל־מֹשֶׂה לֵאמְרֹר:
 17 אֵלֶה שְׁמְוֹת הַאֲנָשִׁים אֲשֶׁר־יִנְחֲלִּוּ לָכֶם אֶת־הָאֵנֶץ אֶלְעָזַר הַכּּהֵן וְיהוֹשֻׁעַ בִּן־נְוּן: 18 וְנָשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא אֶחֶד נְשִׂיא הַלְּוֹת הְבְּנִיְי פַּלֵב בֶּן־יְבֻּנָה: 20 וּלְמַמָּה בְּנֵי שִׁמוֹת שִׁמוּאֵל בֶּן־עַמִּיהְוּד: 21 לְמַמֵּה בִנְיִלוּן אֱלִידֶד בֶּן־ שִׁמְיֹן שְׁמוּאֵל בֶּן־עַמִּיהְוּד: 21 לְמַמֵּה בִנְיִלוּן אֱלִידֶד בֶּן־ נִשִׂיא בַּקּוּ בֶּן־יִנְלִי: 23 וֹלְמֵמָה בְנִי־מְנַשֶּׁה נְשֵׂיא חַנִּיאֵל בֶּן־אֵפְּד:
 יוֹמֵף לְמַמֵּה בְנִי־מְנַשֶּׁה נְשִׂיא חַנִּיאֵל בֶּן־אֵפְּד:

−® RASHI ଔ

מִוְרְחָה. אֶל פְּנֵי הָעוֹלְם, שֶׁהֵם בַּמִּוְרְח, שֶׁרוּחַ מִוְרְחִית מְוֹרְחִית מְוֹרְחִית מְוֹרְחִית יְבְּפוֹלְ הְיִמִין, מְבְּפִיכְךְ דְּרוֹם לְיָמִין, מְצְבִּפוֹלְ לְשָׁבִית ״אָחוֹר״, לְפִיכְךְ דְּרוֹם לְיָמִין, וְצְפוֹן לִשְׁמֹאלּ: 17 אֲשֶׁר יִנְחֲלוֹ לְכָּם. בִּשְׁבִילְכֶם. בָּלְ נְשִׁיא וְנְשִׂיא אַפּוֹטְרוֹפּוֹס לְשִׁבְטוֹ, וּמְחַלֵּק נַחֲלַת הַשֵּׁבֶט לְמִשְׁפְּחוֹת וְלִגְבְרִים, וּבוֹבר לְכְל אֶחָר וְאָחִד חֵלֶק הְגוּן, וּמְהַ שְׁלוּחִים. וְלֹא וֹמָה שֶּׁבָּם עוֹשִׁין יִהְיֶה עְשוֹי בְּאלוּ עֲשְׂאוּם שְׁלוּחִים. וְלֹא יִתְבֵן לְפָבִישׁ ״לְכֶם" זֶה בְּכְל ״לְכֶם" שָׁבַּמִקְרָא, שֶׁאִם בֵּן יְתְבֵּן לֹפְבִישׁ ״לְכֶם" זְהְבְּלְיכֶם וּבְמְקוֹמְכֶם, בְּמוֹ: ״ה׳ יִלְחֵם נוֹתְחִלִם לְכֶם בִּשְׁבִילְכֶם וּבְמְקוֹמְכֶם, בְּמוֹ: ״ה׳ יִלְחֵם לְכֵם בֹּשְׁבִילְכֶם וּבְמְקוֹמְכֶם, בְּמוֹ: ״ה׳ יִלְחֵם לְכֵם בֹּמְבִילְכֶם וּבְמְקוֹמְכֶם, בְּמוֹ: יוֹה׳ וְחוֹלֵק אוֹתְהּ לֹבְכָם וֹבְמְקוֹמְכֶם, בְּמֵב וֹחַל וְחוֹלֵק אוֹתְהֹ לְּבָם אוֹתְהַלִּם לֹבְם אוֹתְהֹ בְּחַל וֹחוֹלֵק אוֹתְהֹ בְּלְבְּבֹם אוֹתְהֹל בְּחָב בֹּמְבְּל אוֹתְהֹלִים לְכָם בִּלְּבְרֹל אִרְתְּלְים לְבָם אוֹתְלְּים לְבָם אוֹתְלְים לְבָם אוֹתְלְים אֹבְים בְּבְּבִילְכֶם וּבְּלִים לְבָּב מִּיוֹי! 18 בְּבִּיל בְּבִּים בְּיִבְּים וּבְיִים לְבָּב מִיוֹם בְּעִבּים וּבְּלִים אֹבְבּים בְּבִּילְכָם בְּבְּיִבְּים בְּשִׁבְילְבָם אוֹתְרֹלִים בְּבְּבִים וּמְבְּלִים בְּבְים בְּבִּים וּבְּלִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִבְּיִר בְּיִבְים בְּבְּבְים וּחִבֹּלִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים וּחִילִבְּים בְּשִׁבְּיִבְּיִם בְּיִבּים בְּיִבְים בְּבִּים בְּבְיִבְּיִים בְּבָם בְּיִבְּבָּבְיִים בְּבְּבִּים בְּבְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבְּיִים בְּבְבִים בּבְּבְיִבְּים בְּבְיִים בְּבְּבְים בְּבְּיִבְם בְּיִבְּיִים בְּבָּים בְּיִים בְּבִים בְּבְּבְים בְּבְּיבְיבְּיבְם בְּבְּבְּיבְיבְיוֹים בְּבְּיבְים בְּבְּיבְיבְיוֹים בְּיבְּים בְּבְּיבְים בְּיבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיבְּים בְּבְיבְים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּים בְּיבְיוֹים בְּיבְּיבְים בְּבְּיבְים בְּיבְיבְיבְיוֹים בְּיבְיוֹיוֹיוּיוֹים בְּיבְיבְים בְּיִבְיוֹים בְּיִייוֹים בְּיִים בְּיבְּיוּים ב

חַנִיאֵל בַר אֵפד:

11 מִקְּרֶם לְעָיִן. שֵׁם מְקוֹם, וְהַמֶּצֶר הוֹלֵךְ בְּמִוְרְחוֹ. נִמְצְא הָעִין לִפְנִים מִן הַמֶּצֶר, וּמֵאֶרץ יִשְׂרְאֵל הוּא: וְיְבֵּד הַגְּבֻל.

בְּל שֶׁהַגְּבוּל הוֹלֵךְ מִצְפוֹן לְדָרוֹם הוּא יוֹבֵד וְהוֹלֵךְ: וּמְחָה עַל בֶּתָּף. אֶל עֵבֶר: יָם בְּנֶרְת קַדְמְה. שֵׁיְהֵא יָם בִּנֶּרָת תּוֹךְ לַגְבוּל בַּמַעְרָב, וְהַגְּבוּל בְּמִוְרַח יָם בְּנֶּרֶת, וִמְשָׁם יוֹבֵד אֶל הַיִּרְבוּן מוֹשֵׁךְ וּבְא מִן הַצְפוֹן לַדְּרוֹם בַּאֲלַכְסוֹן, הַיִּרְבוּן מוֹשֵׁךְ וּבְא מִן הַצְפוֹן לַדְּרוֹם בַּאֲלַכְסוֹן, נוֹשֶׁה לְצֵד מִוְרָח וּמִתְקָרֵב לְצֵד אֶרֶץ בְּנַעוֹ בְּנָגֶן בְּנָגֶר יְם בְּנֶרֶת עִּדְ שֶׁנֹפֵל בְּיָם הַמֶּלַח, וּמִשָּם בְּלֶה הַגְּבוּל בְּתוֹצְאוֹתְיוֹ אֵל עָר יִם הַמֶּלַח, שָׁמִמֶנוּ הַתְּחָלֵת מֶצֶר מִקְצוֹע דְּרוֹמִית מָנֶר מִקְצוֹע דְּרוֹמִית מָצֶר מִקְצוֹע דְּרוֹמִית בָּנִלְת הָעָל בְּת רוּחוֹתִיהָ: 15 בְּרְמִּה מִוְרָחית, הָבֵי סוֹבֶבֶת אוֹתָה לְאַרְבַּע רוּחוֹתִיהָ: 15 בְּקִּמְּה

.17 שמות יד, יד.

בִּמְקוֹמְכֵם:

<sup>23</sup> For the descendants of Joseph: the prince for the tribe of the descendants of Manasseh, Chaniel the son of Eifod

- 11 The border will descend southward from Shefam toward Rivlah, passing to
- the east of Avin. Then the border will descend further southward and hit the eastern shore of Lake Kineret.
- 12 The border will descend further southward along the **Iordan** River, and its end will be the Salt Sea, i.e., the Dead Sea; this shall be your land according to its borders all around (See Figure 2)."
- 13 Moses commanded the Israelites saying, "This is the land which you are to apportion for inheritance through lot, which Gop has commanded to give to nine and a half of the 12 tribes.
- 14 For the tribe of Reuben's descendants, according to their fathers' house, and the tribe of Gad's descendants. according to their fathers' house, and half the tribe of Manasseh have already received their inheritance.
- 15 These two and a half tribes have received their inheri- Figure 2: The Borders of the Land of Israel



- tance on the east side of the Jordan, opposite Jericho."
- ◆ Fourth Reading (Sixth when combined) 16 Gop spoke to Moses, telling him to say to the people:
  - 17 "These are the names of the men who shall inherit the land on your behalf and then divide it among you, under the leadership of Eleazar the priest and Joshua the son of Nun:
  - 18 You shall take one prince from each tribe to acquire the land and then divide it among you.
  - 19 These are the names of the men: for the tribe of Judah: Caleb the son of Yefuneh.
  - 20 For the tribe of the descendants of Simeon: Shmuel the son of Amihud.
  - 21 For the tribe of Benjamin: Elidad the son of Kislon.
  - 22 The prince for the tribe of the descendants of Dan: Buki the son of Yogli.

−‰ ONKELOS ശ—— בני אַפַרִים רַבַּא דבני אַפַרִים בַּע קמואַל בַּר שִׁפְטָן: 25 וּלְשִׁבְטָא דָבְנֵי זְבוּלָן רַבָּא אֱלִיצְפָן בַּר פַּרָנָךָ: וּלְשָבְטָא דִבְנֵי יִשְשׁכָר רַבָּא 26 פַלְטִיאֵל בַּר עַזְן: 27 וּלְשִׁבְטָא דִבְנֵי אָשֵר רַבָּא אֲחִיהוּד בַּר שְׁלֹמִי: צב וּלְשַבְטַא דְבְנֵי נַפְתַּלִי רַבָּא בּצוּ פְּדַהְאֵל בַּר עַמִּיהוּד: 29 אָלֵין דִּי פַקֵּיד יְיָ לְאַחֲסְנָא יָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ּרָגְעָא דִכְנָעַן: 35:1 וּמַלֵּיל יִיָּ עם משֶה בְּמֵישְרַיָא דְמוֹאָב עַל יַרְדְנָא דִירֵחוּ לְמֵימָר: בַּפַקִיד יָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִתְנוּן לְלֵוְאֵי מַאַחַסְנַת אַחוּדַתִהוֹן קְרָוִין לִמִתָּב וְרֶנַח לְקָרְנַיָּא סַחֲרָנֵיהוֹן תִּתְּנוּן לְלֵנְאֵי: 3 וִיהוֹן קִרְנַיָּא לְהוֹן לְמִתְּב ּ וְכַוְחֵיהוֹן יְהוֹן לִבְעִירְהוֹן וּלְקִנְיָנֵיהוֹן וּלְכֹל חֵיוַתָהוֹן: 4 וּרְוָחֵי קּרְוַיָּא דִי תִתִּנוּן לְלֵוָאֵי מִכּתֵל קַרְתָּא וּלְבָרָא אֲלַף אַמִּין סְחוֹר סְחוֹר: 5 וְתִּמְשְׁחוּן מָבָּרָא לְקַרְתָא יָת רוּחַ קִדוּמָא תְּרֵין אַלפִין אַמִּין וִיָּת רוּחַ דָּרוֹמָא תִּרֵין אַלְפִין אַמִּין וְיָת רוּחַ מַעַרְבָא תְּרֵין אַלְפִין אַמִּין וְיָת רוּחַ צִפּוּנָא תְּרֵין אַלְפִין אַמִּין וְקַרְתָּא בִמְצִיעָא דֵין יְהֵי לְהוֹן רְנְחֵי קּרְנַיָא: 6 וְיָת קּרְנַיָא דִי תִתְּנוּן לְלֵוָאֵי יָת שִׁית קִרְוֵי

שֵׁיזֶבוּתָא דִּי תִתְּנוּן לְמֶעֶרֵק לְתַבְּּן קָטוֹלָא וַעֲלֵיהוֹן תִּתְנוּן אַרְבְּעִין

וְתַרְתֵּין קַרְוִין: ז כָּל קַרְוַיָא דִי

תִתְּנוּן לְלֵנְאֵי אַרְבְּעִין וְתַמְנֵי קּרְוּין יַתְהֵן וְיָת רַוְחֵיהֵן: 8 וְקְרְנִיָּא דִּי

תִּתְנוּן מֵאֲחוּדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִן סַגִּיאֵי תַּסְגוּן וּמִן זְעִירֵי תַּזְעַרוּן

גָבַר כְּפוּם אַחֲסַנְתֵּה דִי יַחְסְנוּן יִתֵּן

24 וּלְמַמָּה בְנֵי־זְּפְּרָיִם נְשֻׂיא קְמוּאֵל בֶּן־שִׁפְמֵן: 25 וּלְמַמָּה בְנֵי־זְבוּלֻן נְשֻׂיא אֶלִיצְפָן בֶּן־בַּרְנֵך: 26 וּלְמַמָּה בְנֵי־זִשְׁשׁבֶר נְשִׂיא פַּלְמִיאֵל בָּן־עַזְן: 27 וּלְמַמָּה בְנִי־אָשֵׁר בְּנִי־זִשְּׁשׁבֶר נְשִׂיא פַּלְמִיאֵל בָּן־עַזְן: 27 וּלְמַמֵּה בְנִי־אָשֵׁר נְשִׂיא אֲחִיהְוּד בָּן־שְׁלֹמֵי: 28 וּלְמַמֵּה בְנִי־נַפְּהָלֶי נְשֵׂיא פְּרַהְאֵל בָּן־עַמִּירְוּר: 29 אֵלֶה אֲשֶׁר צִוְּה יְהֹוֶה לְנַחֵל בְּאֶרֶץ בְּנֵען: פּ

רבישי 35:1 וַיְדַבּּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה בְּעַרְבִּת מוֹאֱב עַל־ ♦ יַרְהַן יְרַחָוֹ לֵאִמְר: 2 צַוֹ אֶת־בְּגַי יִשְׂרָאֵל וְנֶתְנְוּ לַלְוֹיִם מַנְחַלֵּת אַחַזָּתָם עָרִים לָשָׁבֶת וּמִגְרָשׁ לֵעָרִים סִבִּיבְתִיהֶם הִתְּנָוּ לַלְוִיָם: 3 וְהָיַוּ הֶעָרֵים לָהֶם לְשָׁבֶּת וּמִגְּרְשֵׁיהֶׁם יִהְיָּוּ לִבְהֶמְתָם וְלִרְכֵשָּׁם וּלְכָל חַיָּתָם: 4 וּמִגְרְשֵׁי הֶעָרִים אָשֶׁר תִּתְנָּוּ לַלְּוֹיֶם מִקּיר הָעִיר וָחוּצָה אֶלֶף אַבֶּּה סָבִיב: 5 וֹמַדּתֶּם מִחְוּץ לָעִיר אֶת־בְּאַת־קַּדְסָה אַלְפַּיִם בָאַפָּׁר וְאֶת־פָּאַת־נֶּגֶב אַלְפַּיִם בְּאַפִּׁה וְאֶת־פְּאַת־ ָיָם ו אַלְפַּיִם בָּאַכָּּוֹה וְאֵת פְּאַת צָפָוֹן אַלְפַּיִם בָּאַבֶּה וְהָעֵיר בַּתֶּעֶךְ,זֶה יִהְיֶה לְּהֶׁם מִגְּרְשֵׁי הֶעָרִים: 6 וְאַת הֶעָרִים אֲשֶׁר שַּתְּנוֹ לַלְוֹיִם אָת שֵׁשִּדעָרֵי הַפִּקְלָם אֲשֶׁר תִתְּנוֹ לָגַם שָׁמָּח הֶרֹצֶחַ וַעֲלֵיהֶם תִּתְּנֹוּ אַרְבָּעִים וּשְׁתַּיִם עִיר: 7 בָּל־ הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּהְנוּ לַלְוֹיִם אַרְבָּעִים וּשְׁכוֹנֶה עֶיר אֶתְהֶן וְאֶת־מִּגְרַשֵּׁיהֶן: 8 וְהֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְנוֹּ מֵאֲחֻזַּת בְּגִי־ ישָׁרָאֵל מֵאֵת הָרַב תַּרְבּוּ וּמֵאֵת הַמִעַם תַּמְעִיםוּ אִישׁ בּפֵי נַחַלָתוֹ אַשֵּׁר יִנְחָלוּ יִתֵן מֵעַרֵיו לַלְוַיָּם: פ

-® RASHI 🗷

צְרְכֵיהֶם: 4 **אֶלֶּף אַמְּה סְבִּיב**. וְאַחֲרָיו הוּא אוֹמֵר: ״אַלְפַּיִם בְּאַמְה״, הָא כֵיצַד? אַלְפַּיִם הוּא נוֹתֵן לְהֶם סְבִיב, וּמֵהֶם אֶלֶף הַפְּנִימִים לְמִגְרָשׁ, וְהַחִיצוֹנִים לְשְׁדוֹת וּכְרָמִים:

מִקְרְווֹהִי לְלֵוְאֵי:

25 לְנַחֵל אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. שֶׁהֵם יַנְחִילוּ אוֹתָהּ לְכֶּם לְמַחְלְּקוֹתֵיהָ: 2 וּמִגְּרְשׁ. בֶוַח, מְקוֹם חָלֶק חוּץ לְעִיר סְבִיב לְהִיוֹת לְנוֹי לְעִיר, וְאֵין רַשְּׁאִין לִבְנוֹת שֶׁם בַּיִּת סְבִיב לְהִיוֹת לְנוֹי לְעִיר, וְאֵין רִשְׁאִין לִבְנוֹת שֶׁם בַּיִּת וֹלֹא לְנִטֹעַ בֵּרָם וִלֹא לְוִרֹעַ וְרִיעָה: 3 וּלְכֹל חַיָּתָם. לְכָל

8 And as for the cities that you shall give the Levites from the lands of the Israelites, you shall take more from a tribe with a larger land inheritance and you shall take less from a tribe with a smaller one. Each one, according to the relative size of the inheritance allotted to him, shall give of his cities to the Levites."

- 24 and the prince for the tribe of the descendants of Ephraim, Kemuel the son of Shiftan.
- 25 The prince for the tribe of the descendants of Zebulun: Elitzafan the son of Parnach.
- 26 The prince for the tribe of the descendants of Issachar: Paltiel the son of Azan.
- 27 The prince for the tribe of the descendants of Asher: Achihud the son of Shelomi.
- 28 The prince of the tribe of the descendants of Naphtali, Pedahel the son of Amihud.
- 29 These are the ones whom God commanded to apportion the inheritance to the Israelites in Canaan."

#### **Levite Cities**

- ♦ Fifth Reading 35:1 God spoke to Moses in the plains of Moab, by the Jordan, opposite Jericho saying,
  - 2 "Since the tribe of Levi will receive no portion of the land, **command the** rest of the Israelites that they shall give the Levites cities in which to dwell from their hereditary estates, and tell them also: 'You shall give the Levites open spaces around the cities, which are not to be used for residential or agricultural purposes.
  - 3 These cities shall be theirs for dwelling in, and their open spaces shall be for their cattle, their property, and for all their other needs.
  - 4 The areas of open space for the cities that you shall give to the Levites shall
  - extend from the wall of the city outward, one thousand cubits all around. In addition, you shall give them another thousand cubits in each direction for agricultural purposes.
  - 5 Thus, you shall measure from outside the city, 2000 cubits on the eastern side, 2000 cubits on the southern side, 2000 cubits on the western side, and 2000 cubits on the northern side, with the city in the middle; this shall be their cities' extended open spaces (See Figure 3).
  - 6 The cities you shall give to the Levites shall include the six cities of refuge whose function will be described presently, which you shall provide as places to which a murderer can flee.

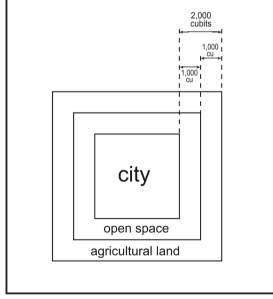


Figure 3: A Levite City

In addition to them, you shall provide the Levites with 42 other cities.

7 Thus, all the cities you shall give to the Levites shall number 48 cities; give them to them together with their open spaces.

−⊗ ONKELOS ଔ—

? ומליל יי עם משה למימר: 10 מַלֶּל עָם בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וְתִימַר לָהוֹן אֲרֵי אַתוּן עַבְרִין יַת יַרְדְּנָא לְאַרְעָא דְכָנָעַן: 11 וֹתְזַמְנוּן לְכוֹן קרנין קרני שיזבותא נהנין לכון ויערוק לתפון קטולא דיקטול נפשא בשלו: 12 ויהון לכון קרויא לשיזבא מגאל דמא ולא ימות קטולא עד דיקום קדם כנשתא לְדִינָא: 13 וַקְרְוַיָּא דִי תְתְּנוּן שית קרני שיזבותא יהוין לכון: 14 יַת תַּלֶת קַרְוַיַא תַּתְּנוּן מֵעְבַרָא לַיַרָדְנָא וַיַת תַּלֶת קַרְנַיָא תַּתַּנוּן בָּאַרָעַא דָכָנַעַן קָרְוֵי שִׁיזַבוּתָא יָהֶוֹיַן: 15 לְבָנֵי יִשְׁרָאֵל וּלְגִיוֹרָא ולתותבא דביניהון יהוין שית קרויא האלין לשיובא למערק לתַמַן כַּל דִיקטול נַפְשַא בִשְלוּ: שישי (שביעי במחוברין) 9 וַיְדַבֵּר יְהֹוֶה אֶלֹ־מֹשֶׁה לֵאמְרֹים 10 דַבַּר אֶלֹ־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאֲמֵרְהֶ אֲלַהֶם כֵּי אַהֶם עְבְרִים אֶת־הַיִּרְהֶן אַרְצָה בְּנָעַן: 11 וְהִקְרִיתֶם לְכֶם עָרִים עָרִים עָרִים מְקְלֶט תִּהְיֵינָה לְכֶם וְנָס שְׁמָה רֹצֵׁחַ מַבּה־גָפָּשׁ בִּשְׁנְגֵה: 12 וְהָיֹי לְכֶם הָעָרִים לְכָם הָעָרִים לְמָקְלֶט מִנֹּאֵל וְלָא יִמוּת הַרֹצֵׁחַ עַד־עְמְדְוֹ לִפְנֵי הֲעָרִים לְמִקְלֶט מִנֹּאֵל וְלָא יִמוּת הַתְּגוּ עַרִים לְמִקְלֶט תִּהְיֵינָה לְכֵם: 13 וְהָעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּגוּ שִׁשֹּ־עָרִי מִקְלֶט תִּהְיֵינָה לְכֵם: 14 אֵת וֹ שִׁלְשׁ הֶעְרִים הְּאֶלֶי וְלָתוֹשְׁרִ מְנְבִי מִקְלֶט תְּהְיֵינָה שִׁשֹּ־הֶעְרִים הָאֵלֶה וְמִלְעֵ וְנְנִה שְׁבְּעוֹ לְנִוּם שְּבְּיֹב הַבְּיִינְה שִׁשֹּבְתִינְה הַאָּלֶה וְמִלְעֵ לְנָוּם שְׂבְּה בְּמִלְנֵם לְנָוּם שְׂבָּה בִּמֹנִר בּלִינִינָה שִׁשִּרְתִים הָאֵלֶה לְמִקְלֵט לְנָוּם שְׂבָּה בּשֹנֵה.

#### -∞ RASHI ഗ്ദ-

יְהוֹשֶׁעַ בְּאֶרֶץ בְּנַעַן: 14 אָת שְׁלֹשׁ הָעָרִים וְגוֹ׳. אַף על פִּי שֶׁבְּאֶרֶץ בְּנַעַן תִּשְׁעָה שְׁבָּטִים וְכָאן אֵינָן אֶלְּא שְׁנַיִם וְחָצִי, הִשְׁוָה מִנְיַן עָרֵי מִקְלְט שֶׁלְהֶם, מִשׁוּם דּבְגִּלְעְד וְחַצִי, הִשְׁוֹה מִנְיַן עָרֵי מִקְלְט שֶׁלְהֶם, מִשׁוּם דּבְגִּלְעְד נְפִישֵׁי רוֹצְחִים, דְּכְתִיב: "גִּלְעָד קְרְיַת פּעֲלִי אָנָן עֲקָבָּה מדם"י:

11 וְהַקְּרִיתֶם. אֵין ״הַקְרָיָה״ אֶלֶּא לְשׁוֹן הַוְּמְנָה, וְבֵן הוּא אוֹמֵר: ״בִּי הַקְרָיָה״ אֶלֶּא לְשׁוֹן הַוְּמְנָה, וְבֵן הוּא אוֹמֵר: ״בִּי הַקְרָה ה׳ אֱלֹהֶיף לְפָנִי״נּי: 12 מֹגֹּאל. מִפְּנֵי גּוֹאֵל הַדְּם, שֶׁהוּא קְרוֹב לַנִּרְצָח: 13 שֵׁשׁ עָבִי מִקְלְט. מַנִּיד שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁהִבְדִּיל מֹשֶׁה בְּחַיָּיו שְׁלֹשׁ עָרִים בְּגִיר הַיִּיְבוּן, לֹא הָיוּ קוֹלְטוֹת עַד שֶׁנְּחֲרוּ שְׁלֹשׁ שֶׁנְתִן בְּבַּתְרוּ שְׁלֹשׁ שֶׁנְתוֹן

.18. בראשית כז, כ. **19.** הושע ו, ח.

#### −& CHASIDIC INSIGHTS ଔ-

mate "signposts," helping only those who come to us in search of the right way; we should be living signposts, reaching out to our fellows and, if necessary, awakening them to the fact that there is such a thing as a holy, Divine life that they should pursue. Again, the results of our efforts in this regard might not always be immediately evident, but they will be eventually, for the effects of doing good are cumulative and eternal.<sup>51</sup>

#### > INNER DIMENSIONS ◆

[11] Cities of Refuge: The Torah is called a "city of refuge" for two reasons: In order for a city to be halachically considered a city, it must have at least ten people who do nothing all day other than learn Torah.<sup>52</sup> Mystically, this alludes to the ten *sefirot* of *Atzilut*, the level of reality in which there is no consciousness of anything other than God's existence. The ten *sefirot* are the spiritual origin of our ten intellectual, emotional, and behavioral faculties.

The Hebrew word for "refuge" (miklat) actually means "absorption." This alludes to the fact that we must learn the Torah in such a way that

its message is absorbed within us, refining and edifying us.

Thus, the Torah acts as a "city of refuge" when we immerse ourselves in it fully, with all ten powers of our soul, and internalize its message.<sup>53</sup>

A murderer who killed a person shall flee there: Allegorically, any sin is an act of murder, since by sinning we prevent, to a certain extent, Divine life-force from entering ourselves and reality at large. By cutting the world off from its true life-blood, we are "killing" it. This is why the penalty of the primordial, archetypal sin—eating of the fruit of the Tree of Knowledge—was death.<sup>54</sup>

<sup>51.</sup> Likutei Sichot, vol. 2, pp. 363 ff. 52. Megilah 3b. 53. Sefer HaMa'amarim 5717-5719, p. 230. 54. Sefer HaMa'amarim 5711-5713, p. 261.

#### Intentional and Unintentional Murder

- ♦ Sixth Reading (Seventh when combined) 9 Gop now gave Moses the laws of the cities of refuge. 46 He spoke to Moses, saying:
  - 10 "Speak to the Israelites and say to them, 'When you cross the Jordan, into Canaan,
  - 11 you shall designate six cities for yourselves that shall act as cities of refuge for you: a murderer who killed a person unintentionally but nonetheless is guilty of negligence shall flee there from the close relative of the murdered person, who, in such a case, is allowed to avenge his death, as will be explained presently.
  - 12 These cities shall serve you as a refuge for the unintentional murderer from this avenger, so that the unintentional murderer shall not die until he stands in judgment before the congregation's judges.
  - 13 **The cities that you provide shall** function as cities of refuge only when all **six cities of refuge** have been designated **for you.'** " Thus, even though Moses later<sup>47</sup> designated three cities in Transjordan as cities of refuge, they did not function as refuge cities until the three in Canaan were also designated.
  - 14 God foresaw that there would be a similar number of incidences of unintentional murder on both sides of the Jordan River, even though only two and a half of the 12 tribes settled on the east side, so He told Moses to tell the people, "You shall provide three of the cities in Transjordan and three of the cities in Canaan; they shall be cities of refuge.
  - 15 These six cities shall be a refuge for both the Israelites and for the convert and resident among them, so that anyone who unintentionally kills a person can flee there.

- ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ଔ-

11 You shall designate...cities of refuge: Allegorically, the Torah itself is the "city of refuge," for when we are immersed in its study and internalize the Divine consciousness it gives us, we are protected from the machinations of the evil inclination. Furthermore, Torah study also protects us from the ill effects of wrongdoing, because it purifies us, inspiring us to regret our past failings and make amends for them. And when we repent properly, our sins are transformed into merits.

This is true even if we are guilty of intentional sins, just as the cities of refuge also provided asylum for intentional murderers (at least until their case could be brought to court).<sup>49</sup>

The roads leading to the cities of refuge had to be kept wide and clear, so that anyone who needed to use them could do so easily. There also had to be signs posted at every crossroads, so the way to the city of refuge would be clearly marked.<sup>50</sup>

Similarly, God keeps the way to the Torah and its

lifestyle open, accessible, and clear for all of us. We all have free choice, but God also shows us the way and in many ways helps us find the right direction in life.

In order to hear God's voice more clearly, however, we should help others find the right direction in *their* lives. We should all consider ourselves "signposts," whose job it is to point others in the direction of life and goodness. When God sees that we are showing others the way, He will show us our way more clearly. We therefore need not be afraid of standing at "crossroads," at places where there is an opportunity to take a wrong turn.

Even if we are not sure that anyone is looking at what we are doing, at the "sign" we are posting at this "crossroad," the fact that we are doing our part in disseminating Divine consciousness throughout reality will earn us God's increased guidance in our own lives.

Ideally, though, we should try not to just be inani-

<sup>46.</sup> See Exodus 21:13. 47. Deuteronomy 4:41. 48. Makot 10a. 49. Ibid. 9b. 50. Bava Batra 100b; Mishneh Torah, Rotzeach uShemirat HaNefesh 8:5.

−® ONKELOS ଔ-

16 ואם במן דפרזלא מחהי וְקַטְלָא הוא אָתִקּטַלָא יתקטל קטולא: 17 ואם באבנא דמתנסבא בידא דהיא כמסת די יִמוּת בַּה מִחַהִי וִקַטְלֵה קַטוֹלָא הוא אתקטלא יתקטל קטולא: אוֹ בִמַן דָאַע דִמְתְנָסֵב בִּידָא 18 דהוא כִמְסַת דִּי יִמוּת בֵּה מְחָהִי וַקַטְלֵה קַטוֹלָא הוא אָתַקּטַלָא יָתְקָטֵל קַטוּלָא: 19 גאַל דָמַא הוא יָקָטוֹל יַת קָטוֹלָא כַּד אָתְחַיַב לֶה מן דִינָא הוא יִקְטִלְנֵה: 20 וִאָם בְּסָנָאַה דְחַהִי אוֹ רְמֵא עֵלוֹהִי בַבְבוּ וִקְטַלֶה: 21 או בִדבַבוּ מַחַהִּי בִידֵה וָקָטֶלֶה אָתַקּטַלָא יתקטל מחיא קטולא הוא גאל דמא יקטול יַת קטולא כַד אַתחיַב לַה מִן דִינַא: 22 וַאָם בַּתְכֵף בָּלָא דבבו דחהי או רמא עלוהי כל מן בַלָא כַמַן לֶה: 23 אוֹ בַכַל אַבְנַא דָהָיא כָמַסֶּת דִי יִמוּת בַּה בָּלָא חַזֵי ורָמַא עַלוֹהָי וַקְטָלֵה וָהוֹא לַא סַנֵי לָה וָלָא תָבַע בִּישִׁתֵה: 24 וִידָנון כנשתא בין מחיא ובין גאל דמא על דִינַיָא הַאִלֵין:

16 וְאִם־בּּכְלִּי בַּרָנֶלְ הַבָּהוּ וַיָּאָת רֹצֵחַ הְוּא מְוֹת יוּמֵת הַרֹצֵחַ: 17 וְאָם בְּצָבֶן יִד אֲשֶׁר־יָמׁוּת בָּה הִבְּהוּ וַיָּאָת רֹצֵחַ הְוּא מְוֹת יוּמֵת הַרֹצֵחַ: 18 אוֹ בִּכְלִי עֵץְּד הָרֹצְחַ: 18 אוֹ בִּכְלִי עֵץְּד הָרֹצְחַ: 19 גֹאֵל הַדָּם הְוּא יָמֶית רֹצֵחַ הְוּא מְוֹת יוּמֵת הַרֹצְחַ: 19 גֹאֵל הַדָּם הְוּא יָמֶית אֶת־הֵרֹצֵחַ בְּפִּנְעוֹ־בְוֹ הָנִיּתְ הִוּא יְמִתְנוּ: 20 וְאִם־בְּשִּׁנְאָה יֶהְדָּבֶּנוּ אְוֹ־הִשְׁלִיךְ עָלָיו הַּנְּאַרְ הָבָּהוּ בִּיְדוֹ וַיְּמָת מוֹת־יוּמָת בּרִּ בְּבְּנִי הָבְּהוּ בְּיִדוֹ וַיְּמָת מוֹת־יוּמָת בּבְּיִי הַבְּיִי בְּלִי בְּבְּיִ בְּבְּיִי בְּלִי וַיִּמְת וְהוּא לְאִראוֹיֵב לוֹ וְלָא מְבַבֵּשְׁשׁ בְּלִי עַלְיוֹ וַיְּמָת וְהוּא לְאִראוֹיב לוֹ וְלָא מְבַבְּשְׁ עַלְיוֹ בִּיְבִי הְנִבְּיוֹ בִּין הַמֵּבֶּה וּבִין נִּאָל הַדְּם עַלְיוֹ בִּלְיוֹ בְּלִי בְּרִי בְּלִי בְּלִי בְּיִבְיוֹ בִּין הַמַּבֶּה וּבִין נִּבְּלִי בְּלִי עַלְיוֹ בִּיְבְּלִי בְּיִבְים הְבָּבְּיִ בְּבְיוֹ בִּבְיְ בְּלִי בְּבְים בְּבְּבְיוֹ בְּבִיבְּה וְבִיבְּה וְבִיּבְים הְבָּבְיוֹ בְּבְיּבְיוֹ בִּבְבְּבוֹ בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִי בִּיוֹ בַּבְּבְיוֹ בִּבְיוֹ בִּבְּבְיִי בְּבְיוֹ בִּבְיוֹ בִּבְּבְיוֹ בְּבִיּבְיוֹ בִּבְּבְיוֹ בְּבִים בְּבִבְּיִים בְּבְּבְיִי בְּבְעוֹים הָבָּבֶּבְיים הָבִּין בִּבּבְּבְיים בְּבְבּיים בְּבְּבְיוֹ בִּיִבְיִים בְּבִים בְּבִּבְיים בְּבָּבְיוֹ בִּבְיּבְיוֹ בִּיּבְים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִיים בְּבִּבְיים בְּבִים בְּיִי בְּיִים בְּבִּבְיוֹ בְּבִיּבְיוֹ בְּבִיבְים בְּבִּים בְּבּבּים בְּבִים בְּבִים בְּבִילְיוֹ בִּיבְיּבְים בְּבִּבְים בְּבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְּבִים בְּבְיוֹב בּיוֹ בְבִילְיוֹ בִייוֹב בְּייים בְּבְּיוֹ בִיוּבְים בְּיוֹי בִּיים בְּבִים בְּבְיוֹ בִיוֹים בְּיוֹב בְּיוֹ בְיוֹים בְּבְים בְּיוֹם בְּבְיוֹ בְיוֹב בְּיוֹ בְיוֹם בְּבְּיבְיוֹ בִייוֹב בְּבְיוֹ בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹבְייִים בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְים בְּבְּבְיוֹים בְּיוֹים בְיוֹים בְּיוֹבְיים בְיוֹים בְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְיוֹים בְּיוּים ב

-∞ RASHI ഗ്ദ-

שָׁיֵשׁ בָּה שִׁעוּר לְהָמִית, בְּתַרְגוּמוֹ. לְפִי שֶׁנֶּאֲמַר: ״וְהַבְּה אִישׁ אֶת רֵעֵהוּ בְּאֶבֶן״י² וְלֹא נָתַן בָּה שִׁעוּר, יְכוֹל כְּל שָׁהוּא? לְכָך נָאֲמַר: ״אֲשֶׁר יְמוֹּת בְּה״: 18 אוֹ בִּבְלִי עֵץ יָד. לְפִי שֶׁנָאֲמַר: ״וְכִי יַבֶּה אִישׁ אֶת עַבְדּוֹ אוֹ אֶת אֲמְתוֹ בַּשֵּׁבֶט״²י, יְכוֹל כְּל שֶׁהוּא? לְכָךְ נָאֲמַר בְּעֵץ: ״אֲשֶׁר יְמוּת בֹּוֹ״, שֶׁיְהַא בוֹ בְּדֵי לְהָמִית: 19 בְּבְּגְעוֹ בוֹ. אֲפָלוּ בְּתוֹךְ עָרֵי מִקְלְט: 20 בִּצְדְיָה. בְּתַרְגוּמוֹ: ״בְּכַמְנָא״ — בְּמַאֲרָב: בָּבְּתַע. בְּאֹנֶס. וְתַרְגוּמוֹ ״בִּתְבְוּמוֹ , שָׁהִיָּה סְמוּף לוֹ וְלֹא הָיָה לוֹ שָׁהוּת לְהִוָּהַר עְלָיו: 23 אוֹ בְּכָל אֶבֶן אֲשֶׁר יָמוּת בָּה. הִבְּהוּ: בְּלֹא רְאוֹת. שֶׁלֹא רְאָהוּ: וַיַּבֵּל עְלָיו. מִבְּאוֹ אָמָרוּיֹיִ: הַהוֹרֵג דֵּרֵךְ יִרִידָה גוֹלָה: בַּרְךְ עֵלִיָּה אֵינוֹ גוֹלָה: 16 וְאָם בְּכְלֹי בַרְזֶל הִבְּהוּ. אֵין זֶה מְדַבֵּר בְּהוֹרֵג בְּשׁוֹגֵג הַסְּמוּךְ לוֹ, אֶלֶא בְּהוֹרֵג בְּמִזִיד. וּבָא לְלַמֵּד שֶׁהַהוֹרֵג בְּכְל הַסְּמוּךְ לוֹ, אֶלֶא בְּהוֹרֵג בְּמִזִיד. וּבָא לְלַמֵּד שֶׁהַהוֹרֵג בְּכְלם: דְּבְר צְרִיךְ שֶׁיְהָא בּוֹ שְׁעוּר בְּדֵי לְהָמִית, שֻׁנָּאֲמֵר בְּכְלְם: "אֲשֶׁר יְמוּת בּוֹ", דְּמְתַרְגְּמִינְן: "דְּהוּא כְמִשַּת דִּימוּת בֵּה". חוּץ מִן הַבְּרְזֶל, שֶׁגְּלוּי וְיִדוּע לְפְנֵי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא שֶׁהַבְּרְזֶל מֵחָט, לְפִיכְךְ לֹא שֶׁהבּרְזֶל מֵחָט, לְפִיכְךְ לֹא הָתְנָה בּוֹ תּוֹרֶה שִׁעוּר לִבְתֹּב בּוֹ: "אֲשֶׁר יְמוּת בּוֹ". וְאָם תֹּאמֵר: בְּהוֹרֵג בְּשׁוֹגג הַבְּתוֹב מְדַבֵּר, הֲרֵי הוּא אוֹמֵר לְמִיּקה: "אוֹ בְּלֶל אֶבֶן אֲשֶׁר יָמוּת בְּה בְּלֹא רְאוֹת וְגוֹ"." לְמֵיּת בָּה בְּלֹא רְאוֹת וְגוֹד הַבְּתוֹב לְמֵעְלָה, שֶׁבְּהוֹרֵג בְּמֵזִיד הַבְּתוֹב מְתַבָּר. מְדֵב על הָאֲמוּרִים לְמַעְלָה, שֶׁבְּהוֹרֵג בְּמִזִיד הַבְּתוֹב מְּדַבְּר, מְדֵב לִי מְזִיד הַבְּתוֹב לְמִבְּר. מְדֵב לוֹ בְּמִיד הַבְּתוֹב מְתַבְּר. מְבִר בִּל אִבְּן אֲשֶׁר יָמוּת בָּה בְּלֹא רְאוֹת וְגוֹי." מְחָבר. זְבִּבְר, מְדִב בְי מִיִּב בְּר. מְבִּר מִידְי הִימִים לְמִעְלָה, שֶׁבְּהוֹרֵג בְּמִזִיד הַבְּתוֹב מְתִבּר. זֹב בְּמִיִיד הַבְּתוֹב בְּתִב מְלֹא דְיִבּר. מִבְי מִיּת בְּבְּת בְּמִילְה. שְׁיִשׁר בְּה מְלֹא יְד: אֲשֶׁר יְמוֹת בְּה בִּלְתִב בְּתִּב בְּתֹיִר הַבְּמִילְה. שְׁנִים בְּה מְלֹא יְב: אֲשֶׁלִיד הַבְּמִיוֹיד הַבְּתִּבְּתוֹל בְּבְּמִילִיד שִׁלְיִבְּיִים בְּחִילִיד שְׁנִיל בְּתְּלֹא יְר: אֲשֶׁלִיד הָמִיּר בְּחֹים בְּבְּיִיל בְּתְיִב בְּיִר מִיֹיִר הַבְּתֹיִיד הַבְּתִילִים בְּמִילִיד הִילְאָשׁר יִימוּת בָּה בְּלֹא בְיִבּוֹר בִּיִיר בִּיל בְּעוֹיִב בְּתְּיִב בְּתְיִיר בְּיִבּיל בִיוֹים בְּיִבְיִים בְּבְּיבְּן בְּעִייִים בְּעִבּי בְּלֹית בְּיוֹים בְּחִייִב בְּבְּיֹים בְּיוֹים בְּבִיל בְּבְּבְּבְּיוֹיִים בְּיִבּים בְּיוֹיִב בְיוֹים בְּעִיבְיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְּמִייִים בְּעָבְּיִים בְּיֹיב בְּיִים בְּיִבְּעְיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּעִייִים בְּיִיּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְיוֹים בְּעִיבְּעוֹים בְּיִיבְיּים בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיִיבְי

20. פסוק כג. 21. שמות כא, יח. 22. שמות כא, כ. 23. מכות ז, ב.

#### - ⊗ CHASIDIC INSIGHTS ા

"life" continues in the afterlife.) In order for this to work, however, the guilty person must repent and confess his sin. In other words, his inner desire to do good must surface, so that it can serve as a seed from which his new direction in life can grow.

If at least some of the judges can see a reason to judge the defendant favorably, it means that his inner core of goodness is at least slightly apparent and active. Therefore, the court can judge such a person. Even if they eventually sentence him, their arguments in his favor, emphasizing his virtue and innocence, will draw out his inner goodness and

prompt him to repent and confess. This will allow the sentence to atone for his sin and permit him to progress to the next stage of his existence.

But when not even a single member of the high court—the seventy-one wisest, most discerning people in the generation—can see any redeeming exoneration in him, it means that his inner core of goodness has receded so deeply within his outer shell of misbehavior that it is *totally* submerged, and there is no hope that this court can arouse it and thereby accomplish the defendant's atonement by their sentence. [continues...]

- 16 Now, these cities do not offer asylum for an intentional murderer: If the assailant struck the victim intentionally with an iron instrument of any size and he died, he is a *bona fide* murderer; the murderer shall be put to death.<sup>55</sup>
- 17 If he struck him with a fist-sized stone, which is large enough to be deadly, and he dies, he is a murderer; the murderer shall be put to death.<sup>56</sup>
- 18 Or if he struck him with a fist-sized wooden instrument, which is large enough to be deadly, and he dies, he is a murderer; the murderer shall be put to death.<sup>57</sup> (If, however, the stone or wooden instrument was not big enough to cause death normally, but the victim died of the blow anyway, the assailant is not guilty of intentional murder.)
- 19 Once the intentional murderer has been tried and found guilty, **the blood avenger**—the close relative of the victim—**shall** be allowed **kill the murderer**; **he may kill him wherever he meets him**, even inside a city of refuge.
- 20 Similarly, **if**, **out of hatred**, the assailant **pushed** the victim, **or threw something at him in ambush**, **and he died**,
- 21 or if he maliciously struck him with his hand and he died, the assailant shall be put to death; he is a murderer, and the blood avenger may kill the murderer wherever he meets him, even inside a city of refuge.
- 22 The law is different, however, in the case of unintentional murder. If the assailant pushed the victim down accidentally, without malice, or threw an object in a downward motion at him and not in ambush,
- 23 or he killed him with any stone that is large enough to be deadly, that is, without seeing his victim he threw it down at him and it killed him, but, in all these cases, he was not his enemy and bore him no malice,
- 24 then the congregation's judges shall judge between the assailant and the blood avenger, on the basis of these judgments: If the murder happened as just described, the assailant is considered guilty of negligence and may be killed by the blood avenger unless the assailant has fled to a city of refuge. However, if the assailant killed the victim by throwing something *up* at him, or by means of any other upward movement, this is considered unnatural, so the assailant is not considered guilty of negligence, the victim's close relatives may not avenge his blood, and the assailant does not have to flee.<sup>59</sup>

#### -∞ CHASIDIC INSIGHTS ଔ-

24-25 The congregation shall judge between the assailant and the blood avenger...the congregation shall protect the murderer: From the juxtaposition of these two imperatives—to judge and to rescue—the sages derive the law that when a high court initially votes in a criminal case unanimously to indict the accused, he is immediately acquitted. Only when there are some judges who initially vote in his favor can the court proceed to debate the is-

sue and, if there remains a majority against him, sentence him to death.<sup>58</sup>

The reason for this is that the purpose of all punishments—even the death penalty—is to achieve atonement for the guilty person's crime, cleansing him of his sin and thereby allowing him to proceed with his life. (When the punishment is not death, his life continues in *this* life; when it is death, his

55. Exodus 21:12. 56. Ibid. 21:18. 57. Ibid. 21:20. 58. Rashi on v. 23. 59. Sanhedrin 17a; Mishneh Torah, Sanhedrin 9:1.

−∞ ONKELOS બ્s−

25 וְשַׁיּוְבוּן בְּנִשְׁתָּא יָת קְטוּלָא מִיד גָאֵל דְּמָא וִיתִיבוּן יָתֵה בְּנִשְׁתָּא לְּקְרָיַת שִׁיוְבוּתָה דִּי עָרַק לְתַמָּן וְיִתֵּיב בַּה עַד דִּימוֹת בַּדְּנָא רַבָּא דִּי מַפְּק יְפוֹץ קְטוּלְא יָת תְּחוּם קְרְיַת שֵׁיוְבוּתָה דִּי עֲרַק לְתַמְן: 27 וְנַשְׁבַּח שֵׁיוְבוּתָה דִי עֲרַק לְתַמְן: 27 וְנַשְׁבַּח יָתָה גָאֵל דְּמָא מִבְּרָא לְתְחוּם יָתְה מָטוּלְא לִית לַה דְּמָא: 28 אֲרֵי בְקְרְיַת שֵׁיוְבוּתָה יְתָּב עַד דִּימוֹת בְּקְרְיַת שֵׁיוְבוֹתָה יְתָּב עַד דִּימוֹת בְּבָּא וְבָתַר דִּימוֹת בַּהָנָא בְּבָּא יְתוֹב קְטוֹלְא לְאֵרַע אַחֲסַנְּתֵה: בָּא יְתוֹב קְטוֹלָא לְאֵרַע אַחֲסַנְהַה: בל ווֹתבניכוֹן: לבם לְחָלֵּת מִשְׁפֵּם לְדֹרְתִיבִם בְּכִל מִשְׁבְּתִיבִם:

בּהַ וְחָלֵּילוּ הֲעֵדָׁה אֶל־עִיר מִקְלָטִוּ אֲשֶׁר־גָם שֲׁמָה וְיָשַׁב בְּה עַד־מוֹת הַכּהֵן הַנְּדֹל אֲשֶׁר־מִשְׁח אֹתוֹ בְּשֶׁמֶן הַקְּדָשׁ:

בּינִים שֲׁמָּה: 27 וּמָצֵא אֹתוֹ נִצֵּל הַדְּם מְחוֹיץ לְנְבִוּל עִיר מִקְלָמוֹ אֲשֶׁר מִיִּלְ הַיִּב מְחוֹיץ לְנְבִוּל עִיר מִקְלְמוֹ וַשְּׁבֵּה בִּיב אָתוֹ נִצֵּל הַדְּם מְחוֹיץ לְנְבְוּל עִיר מִקְלְמוֹ וַשָּׁב עַד־מוֹת הַכּהֵן הַנְּדְל וְאָחֲבירםוֹת בְּכֵּי מִוֹלְנְמוֹ וַשִּׁב עַד־מוֹת הַכּהֵן הַנְּדְל וְאַחֲביר מוֹת בְּבּבֹל מִוֹשְׁבְּתִיבִם:

לַבְם לְחָלֶּת מִשְׁפֵּם לְדֹרְתִיבִם בְּכִל מִוֹשְׁבְתִיבִם:

−&> RASHI 🗷

בְּמַסֶּכֶת מַכּוֹת בּ לְרְאָיַת דְּבָר, לְלַמֵּד שָׁאִם עַד שָׁלֹא נְגְמֵר דִּינוֹ, מֵת הַכּּהֵן הַגְּדוֹל וּמִנוּ אֲחַר תַּחְהָּיו, וּלְאַחַר מִכְּאן נִגְמֵר דִּינוֹ — חוֹזֵר בְּמִיתְתוֹ שֶׁל שַׁנִי, שֻׁנָּאֲמַר: מִכְּאן נִגְמֵר דִּינוֹ — חוֹזֵר בְּמִיתְתוֹ שֶׁל שַׁנִי, שֻׁנָּאֲמַר: "אֲשֶׁר מְשָׁח אוֹתוֹ", וְכִי הוּא מְשְׁחוֹ לְכֹהֵן, אוֹ הַכּהֵן מְשָׁח אוֹתוֹ? אֶלְא לְהָבִיא אֶת הַנִּמְשְׁח בְּיִמְיו, שֻׁמַחֲזִירוֹ בְּמִיתְתוֹ: 27 אֵין לוֹ דָּם, הֲבֵי הוּא בְּהוֹרֵג אֶת הַמֵּת שֶׁאֵין לוֹ דָּם, לְמֵך שֶׁרְאַר בָּאַר שָׁרְהַין קְטַנְּה לֹוֹ דְם: 29 בְּכֹל מוֹשְׁבֹתִיכָם. לְמֵן שֵׁנוֹהֻגת בְּאַרץ יִשְּרָאַל: נוֹהָגת בְּחִרץ בְּלַל זִמִן שֵׁנוֹהָגת בְּאַרץ יִשְרָאַל:

25 עד מוֹת הַבּהַן הַגָּדְל. שֶׁהוּא בָא לְהַשְׁרוֹת שְׁכִינְה בְּישְׂרָאֵל וּלְהַאֲרִיךְ יְמֵיהֶם, וְהָרוֹצֵחַ בָּא לְסַלֵּק אֶת בְּישְׂרָאֵל וּלְהַאֲרִיךְ יְמֵיהֶם, וְהָרוֹצֵחַ בָּא לְסַלֵּק אֶת הַשְּׁרָגֵל וּלְהַאֲרִינְ הִישְׁרָאֵל וּלְקַצֵּר אֶת יְמֵי הַחַיִּים, אֵינוֹ כְּדָאי שֶׁיְהֵא לִפְנֵי כֹּהֵן גָּדוֹל. דְּבָר אֲחַר: לְפִי שֶׁהָיָה לוֹ לְכֹהֵן גְּדוֹל לְהִתְפֵּלֵל שֶׁלֹא תָאֶרע תַּקְלָה זוֹ לְיִשְׂרָאֵל בְּחַיִּיו: אֲשֶׁר מְשָׁד אתוֹ בְּשֶׁמֶן הַקְּרֵשׁ. לְפִי פְשׁוּטוֹ מִן הַמִּקְרָאוֹת הַקְּצְרִים הוּא, שֶׁלֹא פֵרשׁ מִי מְשְׁחוֹ, אֶלְא בְּמוֹ: "אֲשֶׁר מִשְׁחוֹ הַמּוֹשֶׁחַ אוֹתוֹ בִּשְׁמֵן הַקּדֵשׁ". וְרַבּוֹתֵינוּ דְרָשׁוֹהוּ מְשָׁחוֹ הַמּוֹשֶׁחַ אוֹתוֹ בִּשְׁמֵן הַקּדָשׁ". וְרַבּוֹתֵנוּ דְרָשׁוֹהוּ

.24 יא, ב

#### - 80 CHASIDIC INSIGHTS 03 -

our job is to see the good in everyone, to draw out that good, and to thereby help the person out of his present depravity and back onto the path of goodness and life.<sup>62</sup>

He shall remain there until the high priest...dies: On the ladder of morality, the inadvertent killer is on the lowest rung. True, he is not a deliberate criminal, but even so, his hands are stained with the blood of another human being. The only criminal than can be considered lower than him is the deliberate murderer. But since the murderer is liable to the death penalty, he is considered dead already and thus not counted. This leaves the inadvertent killer as the lowest element of society, his unique status attested to by the fact that of all those guilty of transgressing the Torah's prohibitions, only he suffers the punishment of forced exile.

In contrast, the high priest is the most exalted personality in the nation, the highest example of holiness and purity to which anyone can aspire.

Yet the Torah says here that the inadvertent killer is linked specifically to the high priest: he must remain in exile as long as the high priest is alive, and the high priest must make it his business to pray that no one in his nation become an inadvertent killer. We see here that the Torah has effectively adopted the attitude of the first high priest, Aaron—who loved all creatures and drew them to the Torah—and institutionalized it as a integral aspect of the high priesthood.

This fact teaches us a great lesson in brotherly love and Jewish unity: no matter what heights we have reached on the ladder of spiritual or social status, we must remain concerned with all elements of society, even the lowest. And even if we think we exist on the lower echelons of humanity, we must remember that we are still connected with those on the highest echelons, for we are all one people.<sup>63</sup>

<sup>62.</sup> Likutei Sichot, vol. 29, pp. 113-121. 63. Likutei Sichot, vol. 33, pp. 211-212.

25 If the assailant must be removed from the city of refuge in order to stand trial, the congregation shall protect the murderer from the hand of the blood avenger, and—if he is judged guilty of unintentional murder by negligence—the congregation shall return him safely to the city of refuge to which he had fled. He shall remain there even after the victim's close relatives have calmed down and no longer seek to avenge his blood. For even then, the victim's close relatives are required to kill the assailant if he leaves the city of refuge. This obligation devolves upon them until the high priest, who was anointed with the sacred oil, dies. There are two reasons why the obligation ceases with the death of the high priest: First, the high priest, by serving in the Temple—particularly by performing the Yom Kippur rites that atone for the people's sins—enables God's presence to dwell among the people and lengthens their lives. In contrast, a murderer, by killing a person, banishes God's presence from the world and shortens lives. It is therefore not fitting that the murderer should be free as long as the high priest who was in office when the crime was committed is alive. Secondly, we have seen that the death of the righteous atones for the sins of their generation.<sup>60</sup> In this case, the death of the high priest (presumably a righteous person) will atone for the assailant's inadvertent sin. It is specifically the high priest's death that atones for this sin (rather than that of any other righteous person) because he had the power to pray on Yom Kippur that such a misfortune not occur; since in fact it did occur, he is held partly responsible.<sup>61</sup> Nonetheless, if the high priest who was alive when the incident occurred died while the assailant was standing trial, and a new high priest was appointed before the trial was concluded, the murderer goes free only when the second high priest dies.

- 26 But if the murderer goes beyond the border of the city of refuge to which he had fled,
- 27 and the blood avenger finds him outside the limits of his city of refuge, the blood avenger must slay the murderer, for it is as if he is dead already and has no blood.
- 28 Rather, the unintentional murderer must remain in his city of refuge until the high priest dies, and only after the high priest has died may the murderer return to the land which is his estate.
- 29 These laws shall be a statute of justice for you, for all your generations, in all your dwelling places, even outside the Land of Israel: a minor court (of 23 judges) may try capital cases as long as the *Sanhedrin* (of 71 judges) is functioning in the Land of Israel.

- 80 CHASIDIC INSIGHTS 03-

From this law we therefore see how insistent the Torah is that there is an inner, indestructible goodness within every person: even when the highest, most distinguished court of the land immediately

and unanimously agrees that a person is absolutely culpable, the Torah says that this is impossible. No one is wholly bad, and if we cannot see this truth it is because our vision is faulty. On the contrary,

<sup>60.</sup> Above, before 19:1. 61. Likutei Sichot, vol. 33, pp. 206-211.

30 פָּל־מַבּה־נָּפָשׁ לְפִּי עַהִים יִרְצֵח שֶׁתְּרְאָנִי הַנָּבְ הְנָבָשׁ לְפִי עַהִים יִרְצֵח שֶׁתִּרְ הַנָּפָשׁ לְפִי עַהִים יִרְצֵח שֶׁתִר הַבְּבָּשׁ לְמִית בִּי־מְוֹת יוּמֵת: 32 וְלְאִרתִקְתְּי בְּשָׁע לְמִית בִּי־מְוֹת יוּמֵת: 32 וְלְאִרתִקְתְּי בְּשָׁע לְמִית בִּי־מְוֹת יוּמֵת: 33 וְלְאִרתִחְנִיפּוּ אֶת־הָאָׁרֵץ אֲשֶׁר אַשֶּׁר אַשֶּׁכְ לַבְּם בְּיִם שְׂפְּכְוֹ: 34 וְלָאֵרְץ לְאִרְיְכַפִּּר לַדְּם מִּיִּבְים הְּיִּא יַחֲנִיף אֶת־הְאָבֶיץ וְלְאֵרֶץ לְאִרְיְכַפִּּר לַדְּם בְּיִם שְׂפְּכְוֹ: 34 וְלָאֵרְץ אַשֶּׁר אֲשָׁר אַשֶּׁר אֲשֶׁר אַשֶּׁר אַשֶּׁר אַשֶּׁר אַשֶּר אַשֶּׁר אַשָּׁר אַשָּׁר אַבָּים הִיּאם בְּרֵם שְׂפְּכְוֹ: 34 וְלָא תְטַמֵּא אֶת־הְבָּבְּים וְשְׁבְּים בְּה אֲשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אַשֶּׁר אַבְּים בְּה וְשְׁבִים בְּה אֲשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אַבְּים וְשְׁבְים בְּה וְשִׁבְים בְּה אֲשֶׁר אֲשֶׁר אַבָּים וְיִבְּבִם בְּה וְשְׁבְים בְּה וְשְׁבְים בְּבִּים בְּה וְשְׁבְים בְּבִּים בְּה וְשִׁבְים בְּה וְשִׁבְים בְּה וְשְׁבְים בְּבִּים וְבְּים אָבִים בְּה וְשְׁבְים בְּבִּה וְשְׁבְים בְּיִּבְם בְּיִבְם בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים וְבְּבִים בְּבִּים וְבְּבִים בְּבִּים וְבְּבִים בְּבִּים בְּבִּים וְבְּבִּים בְּבִּים בְבִּים בְּבִים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְיִים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְיים בְּבְּים בְּבְּבִים בְּבְּבִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבִּים בְּבְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבְּבְּים בְּבְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבְּבְ

שביעי 1:36 וַיִּקְרֶבוּ רָאשֵׁי הֲאָבוֹת לְמִשְׁפַּחַת בְּנֵי יוֹמֵף וַיְּדַבְּרוּ לְמָלְעָדֹ בֶּן־מָבִיר בָּן־מְנִשְׁה מְמִשְׁפְּחָת בְּנֵי יוֹמֵף וַיְּדַבְּרוּ לְפָנֵי משָׁה וְלִפְנֵי הַנְּשִׂאִים רָאשֵׁי אָבְוֹת לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל:
 2 וֹיְאמְרֹוּ אֶת־אֲדֹנִי צִּוְּה יְהוֹּה לְתֵּת אֶת־הָאָבֶיץ בְּנַחְלָה בְּנִי יִשְׂרָאֵל וַאִדֹנִי צֵּוְה יְהוֹּה לְתֵּת אֶת־הַאָּבֶין בְּנִי יִשְׂרָאֵל וַאִדֹנִי צֵּוְה יְהוֹּה לְאֵחֶד מִבְּנֵי שִׁבְמֵי בְנֵי־ יִשְׂרָאֵל לְנְשִׁים וְנִנְּרְעָה נַחְלְתָן מִנְּחְלַתְ אֲבֹתֵינוּ וְנוֹפַף עַל יִשְׁרָאֵל לְנְשִׁים וְנִנְּרְעָה נְחְלָתֵנוּ יְנָבְרַעֵּה לְתָּם וּמִנְּרָל נְחְלָתֵנוּ יִנְּבְרַעֵּה נְחְלָתֵנוּ יִנְּבְרַעֵּה לְתָם וֹמִנֹּרֵל נְחְלָתֵנוּ יִנְּבְרַעָּה בְּמִיים וְנִנְּרְעָה לְתָּם וֹמִנֹּרֵל נְחְלְתֵנוּ יִנְּבְּרַעֵּה בְּמִיים וְנִנְּנְרְעָה לְתָּם וֹמִנְּתְלֹת הְבַּשֶּׁה אֲשֶׁר תְּהְיָיִנְה לְתֶם וֹמִנֹרֵל נְחְלְתְנוּ יִנְּבְיֹים בְּשִׁים וְנִנְּנְרְעָה לְתָּה לְתָּה וֹמְבֹּשְׁתְּוֹ בְּבְּחְלֵּת הְבַּשֶּׁה אֲשֶׁר תְּהְנָיִנְה לְתָּבְית וְמִישְׁתְּבֹּים מִשְׁה וְנִנְּנְתְיִם הְנִנְיְנְתְּה לְתָּבְּית הְבַשְּׁם בְּיִבְּים מִבְּים בְּבִּים בְּתְּבְית וְבִּבְּעָה בְּבְיִים בְּבְיתְים וְנִנְּנְתְעָה בְּמָשְׁם בְּבְעִים בְּבְּית בְּבְישִׁים וְנִנְנְתְיְתְּה לְתָּבְיּעִים וְנִנְנְתְעָה לְבָּבְיִים וְּהְיִבְּת בְּבְבְּבְיים בְּבְּבְית בְּבִּישְׁתְּבְים בְּבִילְם בְּבְבְּיִבְים בְּבְבְיּת בְּבָשְּבְּבְיוֹים בְּבְעִים בְּבְּילְם בְּבְבְּבְיתְבּים בְּבְבְּבְים בְּבְּבְית בְּבְּבְיּבְים בְּבְיּבְים בְּבְישִׁים בְּבְּבְים בְּבְיּבְים בְּבְיּבְים בְּבְּבְיבְים בְּיִבְּיִבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְיִים בְּבְּבְבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְבְּבְיוֹבְבְּבְים בְּבְבְּבְבְים בְּבְבְבְים בְּבְבְּבְּבְים בְבְּבְבְּבְבְבְיוּ בְבְבְיְבְבְיוֹב בְּבְבְיוּבְים בְּבְבְּבְים בְּבְבְבְבְיוֹם בְּבְבְבְיים בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְּבְים בְּבְבְּבְיים בְּבְבְיִים בְּבְבְּבְיוֹם בְּבְבְּבְיוּ בְּבְבְיוּים בְּבְבְיים בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיים בְּבְבְיוּבְים בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיים בְּבְבְיים בְּבְּבְיים בְּבְבְיוּבְיים בְּבְבְיוּבְיוֹם בְּבְבְּבְיוֹים בְ

−® ONKELOS &—— בָּל דְיִקְטוֹל נַפְּשָׁא לְפוּם סַהֲדִין 30 יִקְטוֹל יָת קָטוֹלָא וְסָהִיד חַד לָא יַסְהֵד בַּאֲנָשׁ לְמִקְטַל: 13 וַלָא תִקבּלון מָמוֹן עַל אָנִשׁ קָטוֹל דִי הוא חַיָב לִמְמָת אֲרֵי אִתְקְטָלָא יִתְקְטֵל: 32 וְלָא תְקַבְּלוּן מְמוֹן לְמֶעֶרָק לְקְרָיַת שֵׁיזְבוּתֵה לִמְתוּב לְמִתַּב בְּאַרְעָא עַד דִּימוּת כַּהְנָא: וְלָא תְחַיְבוּן יָת אַרְעָא דִּי אַתּוּן 33 בָּה אַרֵי דִמָא הוא מְחַיֵב יָת אַרְעָא וּלְאַרְעָא לָא מִתְכַּפַּר עַל דַם זַכַּאי דְאִתְשַׁד בַּה אֱלְהֵין בְּדַם אְשְׁבַה: יָת אַרְעָא דִי 34 אַתּוּן יָתְבִין בַּה דִי שְׁכִינְתִּי שְׁרְיָא בְגַוָה אֲרֵי אֲנָא יִיָ דִשְׁכִינְתִּי שְׁרִיָא בְּגוֹ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: 36:1 וּקְרִיבוּ רֵישׁי אֲבָהָתָא לְזַרְעִית בְּנֵי גִלְעָד בַּר מְכִיר בַּר מִנַשָּה מִזַרעֵיַת בָנֵי יוֹסֵף ומַלִּילוּ קֶדָם משֶׁה וּקְדָם רַבְּרְבַיָּא רֵישׁי אֲבָהָתָא לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל: 2 וַאֲמָרוּ יָת רִבּוֹנִי פַקֵּיד יְיָ לְמִתַּן יָת אַרְעָא בְאַחֲסָנָא בְעַדְבָא לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל וְרָבּוֹנִי אָתְפַּקַד בְּמֵימְרָא דַייָ לְמְתַּן יָת אַחֲסָנַת צְלָפְחָד אֲחוּנָא לִבְנָתֵה: וָיֶהֶוְיַן לְחַד מִבְּנֵי שִׁבְטַיָּא דִבְנֵי 3 יִשְׂרָאֵל לִנְשִׁין וְתִתְמְנַע אַחֲסַנְתְּהֵן מֵאַחֲסָנַת אֲבָהָתָנָא וְתִתּוֹסַף עַל אַחֲסָנַת שִׁבְטָא דִי יֶהֶוְיַן לְהוֹן

−® RASHI ଔ

30 בּל מַבֶּה נָפֶשׁ וְגוּ׳. הַבָּא לְהְרְגוֹ עַל שֶׁהַבָּה אֶת הַנָּפֶשׁ:
לְפִּי עֵדִים יִּרְצַח. שֶׁיָּעִידוּ שֻׁבְּמִוֹיד וּבְהַתְּרְאָה הֲרְגוֹ

31 וְלֹא תִקְחוּ כֹפֶּר. לֹא יִפְּטֵר בְּמְמוֹן: 32 וְלֹא תִקְחוּ בֹפֶּר לֹא יִפְּטֵר בְּמְמוֹן: 32 וְלֹא תִקְחוּ בֹפֶּר לְנוּיס אֶל עִיר מִקְלְטוֹ. לְמִי שֶׁנָּס אֶל עִיר מִקְלְטוֹ, שְׁהָר בְּשְׁנוֹ לְתַּן כֹפֶּר לְשוּב שָּׁהָרג בְּשוֹנג, אֵינוֹ נִפְּטֶר מִגְּלוֹת בְּמְמוֹן לְתֵּן כֹפֶּר לְשוּב לְשֵׁבָּר בְּאָרֶץ בְּטֶרֶם יְמוּת הַכֹּהֵן: לְנוּס. בְּמוֹ לְנָס, בְּמוֹ: עשׁבִּר בִּאָרֶץ בְּטָרֶם יְמוּת הַכֹּהֵן: לְנוּס. בְּמוֹ לְנָס, בְּמוֹ יִשׁבָּר בִּאְרָץ בְּעָר בִּיְּלִים הִיוּיִייֹ?. בַּאֲשֶׁר תֹאמֵר וֹשְׁבִּר בְּמִי עִּלִים הְיוּיִי?. בַּאֲשֶׁר תֹאמֵר וֹשׁבִּר. בַּן תֹּאמֵר עִּל מִי שָׁמְל בְּבְר, בֵּן תֹּאמֵר עִּל מִי שָׁמְל בְּבְר, בֵּן תֹּאמֵר

״לְנּוּס״ עַל מִן שָׁנָּס בְּבָר. וְקוֹבֵהוּ ״נּוּס״, בְּלוֹמֵר מֻבְּרָח.
וְאִם תֹאמֵר ״לְנוּס״ — לְבְרֹחַ, וּתְפְּרְשֵׁהוּ: לֹא תִקְחוּ בֹפֶּר
לְמִי שָׁיָשׁ לוֹ לִבְרֹחַ, לְפְטְרוֹ מִן הַגְּלוּת, לֹא יָדַעְתִּי הֵיאַף
לֹאמֵר: ״לְשׁוּב לְשָׁבֶת בְּאָרֶץ״; הֲבִי עֲדֵין לֹא נָס, וּמִהִיכְּן
ישׁוּבֹר: 33 וְלֹא תַחֲנִיפּוּ, וְלֹא תַרְשִׁיעוּ, כְּתַרְגוּמוֹ: ״וְלְא
תְחַוְּבוּן״: 34 אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁבֵן בְּתוֹרָה. שֶׁלֹא תַשְּבִינוּ אוֹתִי
בְּטְמְאָתְהּ: בִּי אֲנִי ה׳ שֹׁבֵן בְּתוֹרְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. אַף בִּוְמֵן
שְׁמָמִים, שְׁבִינָה שְׁרוּיְה בֵּינִיהֶם: 3 וְנוֹפַף עַל נַחֲלַת
הַמִּשֶּׁה. שָׁהָבִי בְּנָה יוֹרְשָׁה, וְהַבֵּן מִתְיַחֵס עַל שַׁבֶּט אָבִיו:
הַמִּשֶּׁה. שָׁהָבִי בְּנָה יוֹרְשָׁה, וְהַבֵּן מִתְיַחֵס עַל שַׁבֶּט אָבִיו:

וּמֵעֲדַב אַחֲסַנְתָּנָא יִתְמְנָע:

<sup>.25</sup> מיכה ב, ח. 26. צפניה ג, יח. 27. יהושע ה, ה.

- 30 Although the victim's close relatives are allowed (and required) to kill the murderer if he leaves the city of refuge, and no further trial is necessary, this is not the case with an intentional murder: Whoever, as a blood avenger, wants to kill a person for having intentionally killed his close relative, shall be allowed to slay the murderer only on the testimony of at least two witnesses that the accused was warned and acted intentionally. A single witness may not testify against a person so that he should die.
- 31 You shall not accept monetary ransom for the life of a murderer who has killed inadvertently and is guilty of death if found outside the city of refuge by the blood avenger, for he must be put to death.
- 32 Similarly, you shall not accept ransom for one who has killed inadvertently and fled to his city of refuge, to allow him to return to live freely in the land before the high priest has died.
- 33 You must not, by trying to circumvent these laws, corrupt the land in which you live, for the blood of the murdered corrupts the land, and the blood that is shed in the land through murder cannot be atoned for except through the blood of the one who shed it or the death of the high priest, as stated previously.
- 34 You must not defile the land where you reside, in which I dwell, for this will cause *Me* to dwell in defilement, inasmuch as I am God, who continues to dwell among the Israelites even if they are defiled."

## The Laws of Inheritance, continued

- ◆ Seventh Reading 36:1 The paternal heads of the family of the sons of Gilead the son of Machir the son of Manasseh, one of the families of the sons of Joseph, approached and spoke before Moses and before the princes, the paternal heads of the Israelites, when they were all assembled for study. They asked Moses about the law and addressed the princes as litigants.<sup>64</sup>
  - 2 They said through one of them who spoke for them all, "God commanded my lord to give the land as an inheritance through lot to the Israelites, and my lord was commanded by God to give the inheritance of Tzelofechad our brother to his daughters.<sup>65</sup>
  - 3 Now, if they marry a member of another tribe of the Israelites, their inheritance will be taken away from the inheritance of our fathers, and it will be added to the inheritance of the tribe into which they marry, for their sons will inherit them, and they will be part of their fathers' tribes. Thus, their inheritance will be taken away from the lot of our inheritance.

<sup>64.</sup> Likutei Sichot, vol. 23, p. 182, note 7. 65. Above, 27:7.

בפטיר 11 וַתְּהְיֻינָה מַחְלֵה תְרְצָּה וְחִגְלֶה וּמִלְבֶּה וְנֹעֲה בְּנִית צְלְפְּחֶר לִבְנֵי דְבִיהֶן לְנָשִׁים: 12 מִפִּשְׁפְּחֶת בְּנֵי מְנַשְׁה בְּן־יוֹמֵף הָיִּי לְנָשִׁים וַהְּהִי נַחְלְתְן עַל־מַמֶּה מִשְׁפְּחַת אֲבִיהֶן: 13 אֵלֶה הַפִּיצְוֹת וְהַפִּישְׁפְּמִים אֲשֶׁר מִשְׁבְּחַת אֲבִירִוֹמְשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּעַרְבְּת מוֹאָב עַל יַרְהַוֹּ יְהַוְּה בְּיֵד־מֹשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּעַרְבְת מוֹאָב עַל יַרְהוֹ:

4 ואָם יִהֵי יוֹבֵלָא לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל וְתִתּוֹסַף אַחֲסַנְתְּהֵן עַל אַחֲסָנַת שִבְטָא דִּי יֶהֶוְיַן לְהוֹן וּמֵאַחֲסְנַת דַאֵבָהָתָנָא שבטא יִתִמְנַע אַחַסַנִּתִּהֵן: 5 וּפַקֵּיד מֹשֶה יָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל עַל מֵימְרָא דַייָ לְמֵימָר יָאות שִבְטָא דִבְנֵי יוֹסֵף מִמַּלְלִין: 6 בין פּתְגָמָא דִי פַקֵּיד יְיָ לִבְנַת צַלַפָּחַד לִמֵימַר לִדְתַקִּין בְּעֵינֵיהֵן יָהֶוְיַן לִנְשִׁין בְּרַם לְזַרְעִית שִׁבְטָא דַאָבוהֵן יְהֶוְיַן לִנְשִׁין: 7 וְלָא תַסְחַר אַחַסְנָא לִבְנִי יִשֹּרָאֵל מִשְׁבִטָא לִשָבְטָא אַרֵי גִבַר בָּאַחֲסְנַת שִׁבְטָא דַאֲבָהָתוֹהִי יִדְבְּקוֹן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: וְכָל בְּרַתָּא יָרְתַת אַחֲסָנָא s מִשָּבְטַיָּא דִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְחַד מַזַרעית שבטא דאַבוּהָא תִהַי לאָנִתוּ בָּדִיל דְיֵירָתוּן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל גְבַר אַחֲסְנַת אֲבָהָתוֹהִי: 9 וְלָא תַסְחַר אַחֲסָנָא מִשִּׁבְטָא לְשִׁבְטָא אָחֶרָנָא אֲרֵי גְבַר בְּאַחֲסַנְתַּה יִדְבָּקוּן שִׁבְטַיָּא דִבְנֵי יִשְׂרָאֵל: 10 בְּמָא דִי פַּקֵּיד יְיָ יָת מֹשֶׁה בֵּן עַבָרוּ בְּנַת צְלָפְחָר: 11 וַהֲוָאָה מַחְלָה תִרְצָה וְחָגְלָה וּמִלְכָּה וְנֹעָה בְּנַת צְלָפְּחָד לִבְנֵי אֲחֵי אֲבוּהֵן לְנְשִׁין: 12 מִזַרְעֲיַת בְּנֵי מְנַשֶּׁה בַר יוֹסֵף הֲנָאָה לִנְשִׁין וַהֲוַת אַחְסַנְתְּהֵן עַל שַבַט זַרְעִית אֲבוּהֵן: 13 אָלֵין פָּקוֹדַיָּא וְדִינַיָּא דִי פַּקֵיד יְיָ בִּידָא דְמֹשֶׁה לְוַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּמֵישְׁרַיָּא דמוֹאָב עַל יַרִדְנָא דִירֵחוֹ:

—⊗ ONKELOS &——

קל"ב פסוקים. מחל"ה חול"ה סימן. סכום פסוקי דספר במדבר א'רפ"ח. אפר"ח סימן. וחציו והי"ח האי"ש אש"ר אבח"ר ב"ו מטה"ו יפר"ח. ופרשיותיו י׳. ה' בד"ד ינחנו סימן. וסדריו ל"ב. ל"ב טהור ברא לי אלהים סימן. ופרקיו ל"ו. ל"ו חכמו ישכילו זאת סימן. מנין הפתוחות צ"ב והסתומות ס"ו. סך הכל קנ"ח פרשיות. אני חלק"ך ונחלתך סימן.

⊗ RASHI ശ

4 וְאִם יִהְיֶה הַּיֹבֵל. מִכְּאן הְיָה רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵרº: עְתִיד הַיֹּבֵל שָׁיִפְסֹק: וְאָם יִהְיֶה הַיֹּבֵל. כְּלוֹמֵר, אֵין זוֹ מְכִירְה שָׁיוֹבֵל שֶׁיִפְסֹק: וְאָם יִהְיֶה אֵינְה חוֹזֶרֶת, וַאֲפְלוּ אִם יִהְיֶה הַיֹּבֵל, לֹא תַּחֲוֹר הַנְּחֲלֶה לְשָׁבְטוֹ, וְנִמְצְא שָׁנּוֹסְפָה עַל הַיּבֹל, הַמְּשֶׁר הַמְּשֶׁר תִּהְיֶינְה לְהָם: 8 וְכָל בַּת יֹרֶשֶׁת נַחֲלָה.

שֶׁלֹא הָיָה בֵּן לְאָבִיהָ: 11 **מַחְלָה תִּרְצָה וְגוֹּ׳.** כָּאן מְנְאָן לְפִי גְדֻלְּתָן זוֹ מִזוֹ בְּשָׁנִים, וְנִשְּׁאוּ בְּטֵדֶר תּוֹלְדוֹתְן. וּבְּכָל הַמִּקְרָא מְנָאָן לְפִי חָבְמָתָן. וּמַגִּיד, שֶׁשְּׁקוּלוֹת זוֹ כְזוֹ: חסלת פרשת מסעי

- 4 Even **if the Israelites will observe a Jubilee** year after they die<sup>66</sup>—in which land returns to its original owner—**their inheritance will** still remain in their sons' possession and **be added to the inheritance of the tribe into which they marry,** for only *sold* land returns to its original owner in the Jubilee year, not inherited land. And in any case, the Jubilee is observed only when the majority of the Jewish people are living in the Land of Israel,<sup>67</sup> and this may not always be the case. Thus, **their inheritance will be taken away from the inheritance of our fathers' tribe."**
- 5 Moses commanded the Israelites according to the word of God, saying, "The tribe of Joseph's descendants speak justly.
- 6 This is the word that God has commanded regarding Tzelofechad's daughters: Let them marry whomever they please, but they shall marry only someone from the family of their father's tribe.
- 7 Thus, the inheritance of the Israelites will not be transferred from tribe to tribe, for each person from the Israelites will remain attached to the inheritance of his fathers' tribe. (The only exception to this is the fact that Joshua and Caleb's children were given the land inheritances of the other spies' children.<sup>68</sup>)
- 8 Every daughter from the tribes of the Israelites who inherits property because her father had no sons must marry a member of a family of her father's tribe, so every Israelite shall inherit the property of his forefathers
- 9 and no inheritance will be transferred from one tribe to another tribe, for each person of the tribes of the Israelites shall remain attached to his own inheritance."
- 10 Tzelofechad's daughters did as God had commanded Moses.
- ◆ *Maftir* 11 **Machlah, Tirtzah, Choglah, Milkah, and Noah**—in this order, the order of their birth—married their cousins.
  - 12 They married into the families of the sons of Manasseh the son of Joseph, and their inheritance remained with the tribe of their father's family.<sup>69</sup>
  - 13 These are the commandments and the ordinances that God commanded the Israelites through Moses in the plains of Moab, by the Jordan, opposite Jericho.

The Haftarah for the Second Sabbath of the Three Weeks may be found on p. 256.



**<sup>66.</sup>** Leviticus 25:8-13. **67.** *Mishneh Torah, Shemitah v'Yovel* 10:8, from Leviticus 25:10. **68.** See above, 14:38 and on 26:55. *Likutei Sichot*, vol. 8, p. 175, note 28. **69.** Their husbands were apparently not from the clans of Machir or Gilead, who received inheritances on the east side of the Jordan. See above, on 32:33, Joshua 17:4, and *Likutei Sichot*, vol. 33, p. 189, note 45.

219



## Haftarah for the Second Sabbath of the Three Weeks

When the Sabbath of *parashat Pinchas* falls before the 17<sup>th</sup> of Tamuz, the following *haftarah* is read after the combined *parashiot* of *Matot* and *Masei*.

When the Sabbath of *parashat Pinchas* falls after the 17<sup>th</sup> of Tamuz, the following *haftarah* is read after *parashat Masei*.

### Jeremiah 2:4-28; 4:1-2

This is the second *haftarah* of prophetic chastisement for the sins that brought about the destruction of the Temple and delay is restoration (see introduction to he *haftarah* for the First Sabbath of the Three Weeks).

2:4 God tells Jeremiah to prophesy as follows to the inhabitants of Jerusalem: "Hearken to the word of God, O house of Jacob, and all the families of the house of Israel. 5 So says God: 'What wrong did your forefathers find in Me, that they distanced themselves from Me, and they went after futility and themselves became futile? 6 They did not say, as they should have, "Where is God, who brought us up from the Land of Egypt, who led us in the desert, in a land of plains and pits, in a land of waste and darkness, in a land where no man had passed and where no man had dwelt?" 7 I brought you to a forested land, to eat of its produce and its goodness, but you came and contaminated My land, and made My heritage an abomination. 8 The priests did not say, "Where is Goo?" The Sanhedrin, who hold onto the Torah, did not know Me. The rulers, the kings, rebelled against Me. The prophets prophesied in the name of Baal and followed that which does not avail. 9 Therefore, before I punish you, I will still argue with you, says God, and I will argue with your children's children, as follows. 10 Pass through to the isles of the Kittites and see,

בַּרִיְהְנֶה בֵּית יַעֲלֶב וְבֶלְּר שִׂמְתוֹ בְּית יַעֲלֶב וְבֶלִר מִשְׁפְּחוֹת בִּית יִשְׂרָאֵל: 5 כְּה וֹאָמֵר יְהֹּהָה מִשְׁבְּחוֹת בִּית יִשְׂרָאַל: 5 כְּה וֹאָמֵר יְהֹּהָה מִשְׁלֵּי וַצִּלְּכָוּ אַבְּוֹתִיכֶם בִּי עָׁנֻל כִּי רְהְּהָּלוֹ: 6 וְלָא אֲבְרֹי אַבְּרֹי אַבְּרִי אַבְּרִי אַבְּרִי אַבְּרֹי אַבְּרִי וְתִּבְּאִרִי אַבְּרִי וְתִּבְּאִרִי בְּבִּיְבְּיִי שְׁבְּרִי וְתִּבְּאִי וְתִּבְּיִבְי בְּנִיכֶּם בְּעִּרִי שְׁבְּבִּי וְתִּבְּרִי וְתִּבְּיִבְי בְּנִיכֶּם בְּעִרְי וְתִּבְּרִוֹ בְּעִּרְי שְׁבְרִי וְתִּבְּרִי וְתִּבְּרִי וְתְּבְּיִבְי וְתִבְּבִי בְּנִיבְ בְּנִיכֶּם בְּעִר וְתִבְּבִי בְּנִיבְ בְּנִיכְ לְאֹי וְתְבִּבְּי בְנִיבְבְּעִר וְתִּבְּבִי וְתִבְּבִי בְנִיבְבְּעְר וְתְבְּבִי בְנִיבְבְּעְר וְתְבְּבִי וְתְבְּבְּיוֹ בְּעְרְי וְתְבְּבִי וְתְבְּבִיי בְנִיי עְבְרוֹ וְתְבְּבִי בְּנִייְ וְתִּבְרוֹ בְּעְר וְתִבְּבִי וְתְבִּי וְתְבְּבִיי בְבְּיִי בְּבְיוֹבְי בְּעִר וְתִּבְּבִי וְתְבְּבִי בְּבִיי עְבְרוֹּ וְתְבְּבִי בְבְּבְיוֹ בְּעִרְ בְּיִבְיְבְיוֹ בְּבְיִבְי בְנִיי עְבְרוֹ וְתְבְּבִי בְבְּוֹבְיוֹ בְּעְרְי וְתְבְּבְיוֹ בְּבְיְבְי בְבְּוֹבְיוֹ בְּוֹבְיוֹ בְּלְוֹא בְּבְיוֹבְ בְּעִרְ בְּבִייְתְ בְּבִיי עְבְרִי בְבְּרְוּוֹ בְּבְיוֹת בְּלִי עְבְר בִּוֹבְיוֹב בְּוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְי בְּבְיוֹב בְּוֹבְי בְבְיוֹב בְּוֹבְיוֹב בְּוֹבְיוֹב בְּיִבְבְיי בְבְּרְוּבְיְבְיוֹ בְּבְיוֹבְ בְּבְיוֹבְבְיוֹבְי בְבְּבְיוֹב בְּוֹבְבְיוֹב בְּעְרְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּעְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיוֹבְבְּיוֹ בְּבְבְיוֹבְבְּבְיוֹב בְּבְבְיבְי בְבְבְּבְיוֹב בְּבְבְיוֹבְיוֹב בְּבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹב בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹם בְּבְבוּבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹב בְּבְבְיוֹבְי בְּבְבְיוֹבְיוֹבְי בְ

and send to Kedar and contemplate intensely, and see whether there ever was such a thing, 11 whether a nation exchanged a god, although they are not real gods. Yet My nation exchanged their glory for an idol that does not avail them. The Kittites and Kedarites are wandering tent dwellers and cattle herders, who carry their idols with them, whereas I carried *you* from Egypt to the Promised Land. Moreover, the Kitties worship water and the Kedarites worship fire, yet, even though they know that water puts out fire and fire evaporates water, they remain loyal to their gods. Yet I am omnipotent, but you still forsook Me.

12 O heavens, be astonished about this; storm over this and become very desolate over the impending destruction of the Temple, says God. 13 For My people have committed two evils: first, they have forsaken Me. Had they exchanged Me for a deity equal to Me, that would have been one evil. But in addition, they have forsaken Me, the spring of living waters, in order to dig for themselves cisterns, broken cisterns that do not hold water, for idols not only provide nothing, they do not even retain the resources invested in them. 14 Is Israel a slave? Is he born to a housemaid? Why has he become a prey? 15 Kings, who are like young lions, roar over him. They have raised their voice, and they have made his land a desolation. His cities were burnt without an inhabitant. 16 The Egyptians who live in Nof and Tachpanches, upon whom you rely for aid, will also turn on you and break your skull. 17 Is not this suffering brought about by your forsaking God, your God, even while He would be happy to lead you on the proper path? 18 Now, what is there for you on the way to Egypt, to drink the water of the Nile? Why do you forsake Me and trust Egypt, when they drowned your baby boys in the Nile? And what is there for you on the way to Assyria, to drink the water of the Euphrates River? Why do you rebel against Me, causing yourselves to be exiled to Assyria? 19 Your evil will eventually catch up with you and chastise you, and your backslid-

12 שמו שמים על־זאת ושערו עמי אתי עזבו מקור | מים חיים לחצב בית הוא מדוע היה זמה עריו נצתה (נצתוּ) מבּלי גם־בני־נף ותחפנס (ותחפנחס) ירעוד 17 הלוא־ואת תעשה־לך עובר יהוה אלהיך בעת מולכך בדר ועתה מהזקד לדרך מצרים לשתות ולא פחדתי אליד נאם־אדני יהוה צבאות: 20 כי מעולם שַבַרתִּי עַלֵּךְ נָתַּקְתִּי מִוֹסְרוֹתִידְ ותֹאמרי אעבור} כי ונה: ותחת כליעץ רענן את צעה זנה: נטעתיד שורק כלה זרע אָמֶת בַּרִית נְכַתַּם עַוֹנֵךְ לְפָנִי נָאֵם אַדנִי וֱהוָה:

ings will eventually reprove you, and you shall know and see that your forsaking God, your God, is evil and bitter, and fear of Me was not restraining you, says God, the God of Hosts. 20 For I have always liberated you from bondage; I broke your wooden yoke; I tore open your leather yoke-bands. You said, "I will not transgress Your words," but on every lofty hill and under every leafy tree<sup>37</sup> you serve idols; in your infidelity to Me you recline as a harlot. 21 I planted you from a noble vine, entirely of true seed. You are children of pious and righteous ancestors. But now, how have you turned yourself into a degenerate, wild vine for Me? 22 For even if you were to wash with natron and use much soap, your iniquity—the sin of the Golden Calf—remains as a stain before Me, says God, for all your sins are just repetitions of the infidelity you evinced at the sin of the Golden Calf.<sup>38</sup>

<sup>37.</sup> Cf. Deuteronomy 12:2. 38. See on Exodus 32:34.

23 How can you say, "I have not been defiled; I have not gone after the Baalim?" See the way you conducted yourself in the valley opposite Beit Peor.39 Know what you have done, and that you have clung to your evil ways like a swift young she-camel clings to her wandering ways. 24 You are like a wild donkey accustomed to wandering in the desert, that snuffs up the wind at her desire. Who can hinder her tendency to be like the sea creatures, who also snuff up the wind, as they desire?40 All who seek her know not to weary themselves by pursuing her, for they cannot overtake her. Only in her month, the one month of the year that she sleeps the whole month, they will find her. Similarly, the spies established the month of Av as a time of vain weeping; it is in this month that your sins will catch up with you and you will be punished. 25 My prophets said to you, stop sinning: withhold your foot from going barefoot into exile and your throat from thirst. But you said, "There is no hope. No, for I am in love with strangers, and I will follow them." 26 As the shame of a thief when he is found out, so have the house of Israel been ashamed; they, their kings, their princes, their priests, and their prophets. 27 They say to the idols of wood, "You are my father," and to the idols of stone, "You bore us," for they turned to Me their nape and not their face. Yet, at the time of their

ערף ולא פנים ובעת ר יאמרו קומה והושיענו: 28 ואיה אל שפט ובצדקה והו גוים ובו יתהק

misfortune they deny their idols, confess, and say to Me, "Arise and save us." 28 Now, where are your gods that you have made for yourself? Let them get up if they will save you at the time of your misfortune, for as many as your cities were your gods, O Judah. There is another god in every city. 4:1 If you return, O Israel, says God, to Me, you shall return to your former glory. And if you remove your detestable things from My Presence, you shall not wander in exile. 2 And when you will swear by My Name, saying, "As God lives," you will swear in truth, in justice, and in righteousness. When the Jewish people repents, nations will bless themselves with him, wishing their children could be like them, and boast about him, praising them and taking pride in being associated with them.

If it is the 1<sup>st</sup> day of Menachem Av, the first and last verses of the Haftarah for Rosh Chodesh (the 30<sup>th</sup> or 1<sup>st</sup> day of the month) are added, as follows:<sup>41</sup>

**<sup>39</sup>**. Deuteronomy 3:29; 4:46, referring to the incident described in Numbers 25. **40**. See Jeremiah 14:6. **41**. *Likutei Sichot*, vol. 35, p. 191, note 34.

## Dedicated in honor of our children

# Nathan, Yitzchok, Moshe Lev, and Gilana

May you continue to grow in the ways of our holy Torah

## Yuri and Deana Pikover

